#### AN ABSTRACT

of

## The Theory of Motion in Ibn Bajjah's Philosophy

The theory of motion in Ibn Eajah's philosophy is studied in this dissertation from three aspects: physical, psychical and metaphysical. Aside from the introduction the dissertation is divided into three major chapters corresponding to these three aspects. Ibn Bājjah's theory of the original time of motion and his contributions to the development of the science of physics in his attempt to build a unified theory of motion are explained in the first chapter. His theory of knowledge and his attempt to describe the philosopher's ascent en route to conjunction with the Intellect are explained in Chapter two. His concern with the Prime Mover is shown in Chapter three. Finally, the text of Ibn Bājjah's Commentary on the Physics (al-Samā' al-ṭabī'ī) of Aristotle is edited here for the first time and is added to the dissertation as an appendix.

M. Ziyadah, Islamics Institute

PH.D.

THE THEORY OF MOTION IN IBN BAJJAH'S PHILOSOPHY

₹ 3 THE THEORY OF MOTION IN IBN BAJJAH'S PHILOSOPHY

рy

Ma'an Ziyadah

Dissertation submitted to the Faculty of Graduate Studies and Research, in partial fulfillment of the requirements for the Degree of Ph.D.

McGill University Institute of Islamic Studies Montreal, Quebec.

1

October 1972

#### PREFACE

Ibn Bājjah is the first in the line of philosophers and great thinkers to appear in al-Andalus and the Muslim West, to be followed by Ibn Tufayl, Ibn Rushd, Ibn Khaldun and others. This alone is a glory and an important achievement, for at the time when the foundation of philosophy began first to shake and then collapsed in the East under the harsh attacks of al-Ghazzālī and the traditionalists, Ibn Bājjah arose in the West to re-erect this foundation and to pave anew the road of thought which started with al-Kindī and witnessed its splendour with al-Fārābī and Ibn Sīnā. Thus Ibn Bājjah was the liasion par excellence between the two principal periods in the history of Islamic philosophical thought, in the East and in the West. Ibn Bājjah's title to glory, however, was also his misfortune. The two philosophers who followed after him and benefitted from his original thought and critical attitude overshadowed him and relegated him to a place of secondary importance, despite their great respect and esteem toward him. The first of these, Ibn Jufayl, presented many of Ibn Bājjah's original ideas in his well-known philosophical romance Hayy b. Yaqdhan, which has attracted the attention of many observers. The second, Ibn Rushd, had his critical eye sharpened through the study of Ibn Bājjah's writing and critique to the degree

that he became "the commentator" par excellence. This dissertation aims at doing some greater justice to Ibn Bājjah by unveiling and expounding some aspects of the thinking of the father of philosophical thinking in the Muslim West.

The Bājjah's philosophy in general and his philosophy of nature in particular has had little attention, despite its importance and the controversial issues it raises. The philosophy of our thinker, therefore, has not been dealt with from many essential angles, one of which we essay here in this study of Ibn Bājjah's teachings on motion. Our treatment of the theory of motion, however, is not limited to physical considerations only, as a first reading of the title might suggest; rather it combines physical, psychical and metaphysical considerations in one unified study. One of the principal purposes of this work is to demonstrate the harmony of Ibn Bājjah's thought as a whole by showing the common purpose and mutually supporting structure of analysis in his physical, psychical, metaphysical and even political treatises.

In addition to the study of the theory of motion, this dissertation includes a complete edition of the text of Ibn Bājjah's Commentary on the "Physics" of Aristotle known as Akroasis Physiké (al-Samā' al-ṭabī'ī) with the aim of providing the reader with the original text which is a basic source of our subject of study. The

12 D

text of al-Samā' is edited here for the first time. The edition is based on an original and unique MS. Al-Samā', as it is preserved, presents many difficulties, among which is the fact that the text is unsounded (i.e. the letters are undotted and can be easily confused), unvocalized and defective in several places. However, it raises a number of controversial issues. The author's rejection of Aristotle's law of motion, his criticism of the commentators for falling short in understanding Aristotle, and his interpretation of divisibility are a few examples of the issues raised in the book.

our philosopher or any of his works. The first is the scarcity of studies and articles concerning this philosopher, his doctrine and his writings. The knowledge of Ibn Bājjah's thinking is so little advanced in the Muslim East and in the West alike, that the sole studies of his physics and natural phil sophy which we have been able to discover are limited to two articles dealing with one aspect of his theory of motion. The second difficulty is the fact that only a very few MSS. of his works are still in existence. The main collection of his works is preserved in a unique MS. which is neither easy to read nor to follow. Thus our present study is an attempt to contribute to the revelation of the ideas and philosophy of Ibn Bājjah.

It is a happy privilege to express here my gratitude to all my friends and colleagues who have contributed directly and indirectly

Adams, Director of the Institute of Islamic Studies of McGill
University and his wife for the friendly guidance and pleasant atmosphere which was provided to me during my work to achieve this dissertation; to the staff of the library of the Institute in general and Miss S. Farahian in particular, who undertook the task of obtaining for my use a microfilm of the Bodleian MS. Pococke 206 which was essential to my work; to Dr. H. Landolt of the Institute for reading the Arabic text against the MS.; to Dr. N. Shehābī, also of the Institute, for his comments on the final draft and again for reading the Arabic text against the MS., and last but not least to my wife and Mrs. W. D. Alford for their essential contribution in the revision of this work and for the patience they showed during its writing.

- 'D

## TRANSLITERATION

In the transliteration of Arabic names and expressions, we have kept the practice followed by the Institute of Islamic Studies of McGill University. Long vowels are indicated by a dash over the vowel (ā, ī, ū), and "hamzah" is expressed as " ' ". The consonants which pose difficulties in transliteration have been written as follows: "hā' " is indicated by "h", " khā' " by " kh ", " dhāl " by "dh", "zā'" by " z ", "ṣād" by " s ", "ḍād" by " d ", " ṭā' " by " t ", "ḍhā'" by " dh ", "fain" by "f", "ghain" by " gh ", and "qāf" by " q ".

**3** 11.

# TABLE OF CONTENTS

| PDSEA CE                                                                                                                                                                                                                                                          | iii                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| PREFACE                                                                                                                                                                                                                                                           | vii                  |
| TRANSLITERATION                                                                                                                                                                                                                                                   | ٦.                   |
| INTRODUCTION                                                                                                                                                                                                                                                      | 1                    |
| 1. Historical Data 2. Ibn Bājjah's Works 3. Ibn Bājjah's Doctrines                                                                                                                                                                                                | 2<br>11<br>19        |
| CHAPTER ONE NATURE                                                                                                                                                                                                                                                | 32                   |
| I. Natural Bodies; Involuntary Self-Motion                                                                                                                                                                                                                        | 33                   |
| a turne of movement of natural bodies                                                                                                                                                                                                                             | 33                   |
| Thom imperfection to perieculon, of one and                                                                                                                                                                                                                       | 36                   |
| as an impetus of movement  3. Is weight the impetus of movement in natural                                                                                                                                                                                        | 42                   |
| bodies?  (1) The mover of a natural body must be one of three things: a <u>qāsir</u> , the removal of a <u>qāsir</u> , or a <u>fā'il</u> (2) Natural movement is intermediary between two opposite types of movement  1. The rational natural order and necessity | 48<br>51<br>54       |
| • •                                                                                                                                                                                                                                                               | 59                   |
| II. The Conditions of Movement                                                                                                                                                                                                                                    |                      |
| <ol> <li>Concerning the essence of natural shawq, or the theory of the four causes</li> <li>Three conditions of motion</li> <li>Infinity and indivisibility</li> <li>The eternity of place, time and movement</li> </ol>                                          | 59<br>64<br>65<br>76 |
| III. Some Specifications of Movement                                                                                                                                                                                                                              | 80                   |
| <ol> <li>Three types of movement</li> <li>The opposite of movement</li> <li>The contiguity of the mover and the moved</li> </ol>                                                                                                                                  | 80<br>82<br>85<br>87 |
| Measuring movement                                                                                                                                                                                                                                                |                      |

| IV. Ibn I            | Bājjah's Dynamics                                                                                    | 92                            |
|----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| 1.<br>2.<br>3.<br>4. | Aristotle's laws of motion The theory of the original time of motion Ibn Ejjah's dynamics Conclusion | 92<br>94<br>99<br><b>1</b> 05 |
| CHAPTER T            | WO MAN                                                                                               | 107                           |
| 1.                   | From inanimate to divine actions                                                                     | 108                           |
| 2.                   | The soul is the means of ascent and the principle of movement in animate subjects                    | 110                           |
| 3.                   | Al-Harr al-gharīzī (natural or instinctive warmth) is the first instrument of the soul               | 112                           |
| 4.<br>5.             | The hierarchy of the instruments  How the soul sets the body into motion                             | 114<br>117                    |
| 6.                   | Introduction to the theory of the spiritual forms (al-suwar al-rūhāniyva)                            | 121<br>123                    |
| 7.<br>8.             | The hierarchy of the spiritual forms The spiritual forms and free will                               | 125                           |
| 9.                   | The mechanism of the soul re-examined in the light of the spiritual forms                            | 129<br>134                    |
| 10.                  | From the weight of natural bodies to the                                                             | 139                           |
| 12.                  |                                                                                                      | 146<br>159                    |
| 13.                  |                                                                                                      | 162                           |
| CHAPTER T            | THEE THE PRIME MOVER                                                                                 |                               |
| 1.                   | Two meanings of "first mover"                                                                        | 162<br>166                    |
| 2.                   | The hierarchy of the movers  (a) The hierarchical ascent from the                                    |                               |
|                      | immediate "first mover" to the                                                                       | 166                           |
|                      | (b) The sub-lunar hierarchical order and the theory of evolution                                     | 169                           |
|                      | (a) Man the small univers                                                                            | 173<br>175                    |
| 3•                   | The structure of the proof of the Prime Mover  (a) Whatever is moved is moved by another             | 176                           |
|                      | (b) The rejection of the possibility of infinite regress                                             | 178                           |
|                      | (c) The theory of act and potency                                                                    | 181<br>188                    |
| <b>4</b> •           | The Prime Mover's attributes  (a) The Prime Mover is not moveable                                    | 188                           |
|                      | (b) The Prime Mover is eternal                                                                       | 191                           |
|                      | (c) The Prime Mover is neither a body nor a magnitude                                                | 193                           |

| 5.                   | (d) Is the Prime Mover the Intellect itself? Conclusion                                       | 196<br>199               |
|----------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| FOOTNOTES            |                                                                                               | 204                      |
| 1.<br>2.<br>3.<br>4. | Footnotes - Introduction Footnotes - Chapter I Footnotes - Chapter II Footnotes - Chapter III | 205<br>209<br>216<br>226 |
| BIBLIOGRA            | РНҮ                                                                                           | 2 <b>3</b> 3             |
| A PPENDTX            | ARABIC TEXT OF AL-SAMA                                                                        | 237                      |

INTRODUCTION

\* - >

# INTRODUCTION

# 1. Historical Data

In the last quarter of the fifth Islamic century (towards the end of the eleventh century A.D.), during which Abū Bakr Muḥammad Ibn Yaḥya al-Tujībī al-Andalusī al-Saraqusṭī (native of Saragossa in Spain) known as Ibn al-Şā'igh (the son of the jeweller) and generally called Ibn Bājjah (Avempace or Avempace in Latin) was born (no specific date is given) and grew up, the good days of Islamic Spain had already passed, and the kings of al-Tawa'if (the party-kings), who competed in gathering scholars around them, had been taken over. The Almoravids at that time came as rescuers from the growing pressure of the Franks, but they were not genuine rescuers in the eye of a philosopher because the real power had been shifted to the hands of the jurists and traditionists. The traditionists were enjoying power, while philosophers were suffering persecution both in the East and the West of the Muslim World. Ibn Bājjah who was skilled in philosophy, logic, astronomy, medicine, botany, mathematics, music and, generally speaking, in all the practical and theoretical knowledge of his time, in addition to poetry and literature, had to fight his own way.

At the time when al-Ghazzālī and his hostile attitude toward

philosophy became dominant, Ibn Bājjah was a youth of Saragossa seeking knowledge and grasping as much of it as circumstances allowed. His answer to the hostility and uncertainty of his time was to stand courageously for his ideals. Unlike other scholars who prefered safety and withdrew from dealing in philosophy, Ibn Bājjah was boldly outspoken. He had more enemies than friends; in fact, he was assassinated in a cowardly fashion by the means of poison. His philosophical doctrines reflected the tragic retreat and the unavoidable defeat of theorizing when faced with reality. Abū Bakr's philosophy was an attempt to reconcile and harmonize philosophy with life or metaphysics with physics. It represents in addition the expression of the philosopher's anxiety and his reflections on the impossibility of living in a perfect state. Tadbīr al-mutawahhid is Ibn Bājjah's work which portrays his own life and self-image as sketched by his awareness and keen insight. The work shows his personal reaction to a troubled life in a troubled era and his original view of his own role as a philosopher in such circumstances.

The tragic death which Ibn Bājjah met when he was still latively young throws much light on his agitated life and era.

The physician Abū 'Alā b. Zuhr of Seville (d. 525 A.H./1131 A.D.), father of the famous Abū Marwān b. Zuhr (Avenzoar of the Latin), was one of the great enemies of our philosopher. In an epigram aimed against Ibn Bājjah he said:

The <u>zindīq</u> (unbeliever, atheist) must certainly be gibbeted, whether he who supports him wishes it or not;

The beam has long been prepared for him, and the spear has directed its point against him. 5

The elder Ibn Zuhr's rivalry with Ibn Bājjah resulted in the death of the latter. This can be easily demonstrated by a couple of verses composed by Ibn al-Imām, the famous disciple of Ibn Bājjah. They express his feeling at the death of his friend and teacher, and reveal the disturbed life and situation in al-Andalus. Ibn al-Imām wrote:

O the excellent land! How coveted a native land you would have been had there not flowed various calamaties within you!

(But this land possesses only) saline water, an entirely gloomy horizon, and the morsel of egg-plant prepared by Ibn Ma'tūb.

The Ma'tub was Ibn Zuhr's servant, who "under instructions of his master, as is generally believed, poisoned Ibn Bājjah by means of a drugged dish of eggplant".

Ibn Zuhr was not the only enemy of Ibn Bājjah who played a significant role in disturbing the philosopher's life. Al-Fath b. Khāqān was another of Ibn Bājjah's enemies. In his Qalā'id al-'iqyān as well as in his Matmah, he attacks the philosopher severely, and even refuses to speak about Ibn Bājjah except at the very end of his books. Ibn Khāqān devotes over six pages in his Qalā'id to cursing our author. He says:

He [Ibn Bājjah] directed his mind towards the dimensions of the spheres and the boundaries of the climates; he rejected the book of God the all-wise, and haughtily 'cast it behind his back' (Sūra 3, verse 184); he wished to prove false that revelation which 'falsehood never does nor can attain' (Sūra 41, verse 42), and applied himself exclusively to astronomy. He denied that we should return unto God, and he declared his belief in the governing influence of the stars; boldly insulting the majesty of the intelligent and all-knowing God, he hearkened with audacious indifference to His threats and prohibitions, laughing to scorn these words of His: He who hath placed thee under the rule of the Qur'an will surely bring thee again before Him' (Sūra 28, verse 85); he believed time to be a revolution (of vicissitudes), and considered man as a plant or a flower for which death was the ripening, and for which the snatching out (of existence) was the gathering of the fruit. Faith disappeared from his heart and left not a trace behind; his tongue forgot (the praise of) the Merciful, neither did (the holy) name cross his lips. 7

In this manner Ibn Khāqān continues to attack Ibn Bājjah and stir people up against him. It is important to note here that the attack on Ibn Bājjah by his enemies and the claim that he was an atheist led him to be "persecuted because of his atheism" as G. 8

Sarton puts it in his Introduction to the History of Science, a fact which alone is enough to make a philosopher give up any hope of being in harmony with this community.

Ibn Bājjah was the object of numerous accusations which were brought against him by the people of his time who tried to kill him on many occasions, as Ibn Abī 'Uşaybi'a declares at the beginning of his account of Ibn Bājjah's life. Through Nafh al-tīb of al-Maqarrī

and other sources we know that Ibn Bājjah was the wazīr (minister) of Abū Bakr b. Ibrāhīm, the governor of Murcia and then of Saragossa, for about twenty years until Saragossa was taken by the Franks in the month of Ramaḍān in 512 A.H. (January 1119 A.D.), Ibn Bājjah left Saragossa for Valencia and then for Xativa, where he became a wazīr and was later imprisoned by Abū Isḥāq Ibrāhīm Ibn Tāshufīn, the amīr of that place. After being released from prison, our philosopher left Xativa for Fez where he was killed, in 533 A.H. (1138 A.D.).

Among the conflicting facts reported in the biographies of this philosopher by different authors one must make his way with care. The two most generally accepted facts are: first, that he was persecuted, as we have seen; and second, that he lived in a period of threat, especially for a free thinker. After the death of Hisham al-Mu'tamid Billah (427 A.H.) the last 'Ummawī Khalīfah in al-Andalus, the Muslim society of Spain commenced to exhibit a degree of decadence. The weakest period before the final defeat lay between 443 A.H. and 479 A.H. during which the so-called party-kings rose to power. This was the period just before Ibn Bājjah was born. In 479 A.H. after the Muslims of Spain had almost lost every hope of regaining unity and strength, one of the party-kings went to Morocco and sought help of Yūsuf b. Tāshufīn, the founder of the Almoravid dynasty, against the Franks. Ibn Tāshufīn was able to seize control of Spain and give new hope in the struggle against the Franks. But when Yūsuf b. Tāshufīn died in 493 A.H. and his son 'Alī b. Yūsuf took over, real power fell

into the hands of the jurists and the traditionists. 'Alī b.

Yūsuf was not able to make decisions without consulting the religious leaders, for he both trusted them and needed their support since they were strong and had authority over the people. Ibn Bājjah who lived in this period, accompanied and served 'Alī b. Yūsuf, but he could not get along with the jurists and the traditionists nor was he able to prevent his friend and protector 'Alī b. Yūsuf from falling under their influence. He first predicted and then witnessed both the failure of the Almoravid dynasty and the vanishing of his hopes.

During the reign of the Almoravid dynasty, under which Ibn Eajjah lived, the conservative traditionists were the victors in the almost continuous struggle between themselves and the minority of free thinkers acquainted with philosophy. The contrast between the two is sometimes indicated by the terms, jumhūr (common people) and khāssah (élite). This victory of the jumhūr appears to have reached its peak during Ibn Bājjah's life. Two main facts show the significance of Ibn Bājjah's emergence as philosopher. The first is that he was the first philosopher in al-Andalus who cleared and opened the road for other philosophers after him such as Ibn Tufayl, Ibn Rushd and Ibn Khaldūn. The second is that he was the first philosopher to appear after the great attack of al-Ghazzālī on philosophy and philosophers.

One may perhaps consider Mālik b. Wuhayb and Ibn Ḥazm as other free thinkers of Ibn Bājjah's time, for after the first books on philosophy introduced to Arab Spain in the fourth Islamic century (tenth century A.D.), no real advance was made until Ibn Bājjah and these two others appeared. Both Mālik and Ibn Ḥazm, however, show up unfavourably in comparison with Ibn Bājjah. Ibn Ḥazm, who lived before Ibn Bājjah, left nothing concerning the philosophical books which had been introduced to Spain during the rule of al-Ḥakam II, "except errors and alteration". Mālik b. Wuhayb, the contemporary of Ibn Bājjah, left in writing "only a small amount of logic".

He chose instead another path out of fear for his life. Attempts on his life made him give up the investigation of rational knowledge and turn to the "religious sciences" only. Thus Ibn Bājjah was virtually the only man to be engaged in philosophy, for:

He was the wonder of his age and the portent in the sky of his time...He was among the greatest investigators of his time, most of whom did not attempt to record any of their thoughts, and he was their superior in investigation and naturally more penetrating in making distinctions. 13

Al-Ghazzālī's devastating attack on philosophical thinking was expressed mainly in his <u>Tahāfut al-falāsifa</u>, which apparently never became available to Ibn Bājjah. Of all al-Ghazzālī's works we can be certain only that <u>al-Munqidh min al-dalāl</u> was known to Ibn Bājjah, and of this work it may have been only fragments that reached

our philosopher in the far West of the Islamic World. Ibn Bājjah mentions al-Munqidh by name in Tadbīr al-mutawahhid as well as in Risālat al-wadā'. In the Tadbīr Ibn Bājjah explains that al-Ghazzālīs method, which is that of the mystics, makes him one of the people of the second class only, while he claims that he has reached ultimate happiness and truth. These claims are only imagination and false opinion, asserts Abū Bakr. In Risālat al-wadā', the Andalusian philosopher mentions another time that al-Munqidh has reached him, and he explains that al-Ghazzālī's claim to have witnessed some divine matters and to have reached ultimate happiness during his isolation is nothing more than false imagination. It is clear, Ibn Bājjah affirms, that al-Ghazzālī did not mount to the stage of people of particular spirituality and that he is guilty of mistakes.

It is interesting to see how al-Ghazzālī (d. 505 A.H.) is perceived by a philosopher who lived immediately after him, after the great victory of the traditionists over the philosophers, and before Ibn Rushd. It is interesting, also, to observe a philosopher daring to stand up and speak out, not only about philosophy, but also against Abū Ḥāmid himself, at a time when other free thinkers such as Mālik b. Wuhayb preferred to withdraw secretly after the first threats. It needed the courage of a real free thinker to take such a stand. It is little wonder, therefore, that the life of such a man should be a troubled one.

The accusation made by Ibn Khāqān is not pure falsehood, if one remembers that Ibn Bājjah rejected many traditional religious beliefs. For example, Ibn Bajjah taught that there is no difference among individuals after death. The happy souls are not differentiated from one another nor are they multiple in number; rather they are only one. In al-Ittisal, the philosopher declares quite openly that the pure intellect is the only part of man which survives after bodily death. This theory that nothing individual or unique continues to exist after bodily death and other theories of Ibn Bajjah, along with his stand against al-Ghazzālī in a period which was dominated by traditionists were sufficient reasons to accuse him of heresy and to destroy the tranquility of his life. It was in conditions of hostility, suspicion and persecution that Ibn Bājjah had to live. When these conditions are remembered together with the other afflictions he suffered, such as the loss of his wizarat, and the conquest of his home-town by the Franks, it becomes readily understandable that he should have lost his Bith in others. His convictions also contributed to his attitude. Ibn Bājjah held beliefs which he sincerely believed to be the best attainable by men. He also believed the common people to be very close to the animals so that only a few individuals who appear from time to time ever attain the truth. He considered himself the one such individual of his time, the mutawahhid in exile, for other philosophers did not exist.

## 2. Ibn Bājjah's Works

Most of Ibn Bājjah's treatises are brief commentaries on the works of Aristotle and al-Fārābī. His critical attitude, however, gives these commentaries a special value and importance. Apart from al-Samā' al-ṭabī'ī (Ibn Bājjah's Commentaries on the "Physics" of Aristotle which plays an essential role in our dissertation) our philosopher's original thinking appears chiefly in the treatises:

Tadbīr al-mutawaḥhid, Risālat al-wadā' and Risālat al-ittiṣāl. Many of his essays and treatises are short and incomplete; he would start on one subject and before finishing it start afresh on another. Thus we find in his writing many statements similar to the following:

"We shall speak about this on another occasion", "We shall speak about this in a more suitable place", "We leave this matter now", and "We shall explain this point if we find an occasion".

Al-Samā' al-ṭabī'ī (The Physics), which is our essential concern, represents the main characteristics of Ibn Bājjah's writing and thinking. The starting point in his thinking in al-Samā', as well as elsewhere, is the differentiation between "form" and "matter". Without such a distinction any kind of movement is impossible. Yet the forms have different levels; at the lowest level they start with corporeal forms or forms of corporeal objects and ascend to the intelligible forms which are completely free from corporeality. The corporeal forms are contaminated with multiplicity, while the high spiritual forms are purified by unity and oneness. The progress of

thought from the lower forms to the higher ones, or from particularity to universality, is exhibited thoughout the text where Ibn Bajjah begins from the particularities of movements and finishes by discussing the universality of local movement and the Prime Mover. It is with the metaphysical implication of the theory of motion that Ibn Bājjah is chiefly concerned, rather than with mere physical problems. Yet he contributes fundamentally to formulating a choherent general law governing the relative velocities of motions and opposes the dynamic principle underlying Aristotle's law of motion - that the speed of movement of a body depends on the ratio of the motive power to the resistance, rather than being essentially and fundamentally a function of the motive power. Nevertheless, it is clear that his main concern is metaphysical. This concern is borne out by the fact that he makes lengthy commentaries on books VII and VIII of the Physics where the "first mover" and "Prime Mover" are the main subjects. His metaphysical interest is also supported by his own words on many occasions, one of which is his correspondence with his friend Ibn Hasday where the author explains that one of two major stimuli which made him interested in the Physics was Aristotle's statement that "Every moveable has a mover". The second was the question of indivisibility.

Ibn Bājjah used more than one literary form in commenting on the Physics of Aristotle; the first is a straightforward commentary which is the major work, entitled Commentary on the Books of al-Samā' to which we shall refer simply as al-Samā'. In addition there are two special treatises which he wrote before engaging himself in commenting on the Physics as a whole. The first of the two treatises is entitled Concerning the Meanings of the Seventh and Eighth Books of the Physics (Fī ma'ānī al-sābi'ah wa al-thāminah), and the second is called A Special Treatise Concerning Book VIII (lit. Concerning the Meanings of the Eighth in Particular, Fī ma'ānī al-thāminah khāṣṣatan). Further, there are some additional short comments which were compiled by Abū Bakr and which deal directly with the Physics or with subjects which are related to the Physics. All, along with every single available physical treatise of Ibn Bājjah, are included in one MS. called al-Majmū' (The Collection) which is described afterwards.

Al-Samā' has been edited and affixed as an appendix to this dissertation with the aim of providing the reader with a text which truly represents Ibn Bājjah's natural philosophy. It should be made clear, however, that the appendix of the dissertation is not, at this level of our study, ready for publication, for it still requires further work. Its main goal is to provide the reader with a convenient text rather than leaving him with an unsound and sometimes incomprehensible manuscript. The treatises concerning books VII and

VIII of the <u>Physics</u> along with the small comments and all other available works of Ibn Bājjah, whether printed or still in manuscript form, have been used in the preparation of the dissertation.

The treatises concerning books VII and VIII have special importance in relation to our study because they, as semi-independent works, have their own focus in the doctrine of the "first mover" in 16 general and the "Prime Mover" in particular. They differ from the main commentary in their purposes which is to describe the proofs and the attributes of the Prime Mover. In addition, to a greater degree than the main commentary, they express the view of the author and his general concern.

It is most unfortunate that no text has been preserved of Ibn Bājjah's commentary on Aristotle's De Caelo, although reference has 17 been made to it on more than one occasion. Due to the lack of this text, however, two other works of Ibn Bājjah concerning natural philosophy gain additional importance in relation to our subject; these are his commentaries on Aristotle's Meteorology (al-Athār al-'ulwiyya) and Generation and Corruption (al-Kawn wa al-fasād). Both are preserved along with the text of al-Samā' and several other of Ibn Bājjah's works in a Manuscript, allegedly unique, entitled al-Majmū' (The Collection, i.e. The Collection of Ibn Bājjah's Works).

The manuscript referred to is the Bodleian MS. Pococke 206.

I have used this MS. to edit the text al-Samā' and to study the physical works of Ibn Bājjah and his theory of motion. It is entitled: Majmū'ah min kalām al-shaykh al-imām al-'ālim al-kāmil al-fādil al-wazīr...Abū Bakr Muḥammad Ibn Bājjah al-Andalusī. This MS. is composed of 222 folios. The date of transcription is given on folio 118 and indicates that the MS. was written by al-Ḥasan Ibn al-Naḍr in 5h7 A.H./1152 A.D. and that it was collated with the original copy of al-Shaykh Abī al-Ḥasan 'Alī b. 'Abd al-'Azīz b. al-Imām, in the city of Qūṣ in Egypt.

The same information is confirmed with more details on folio 120a where the scribe Ibn al-Nadr says:

When I had reached this part (juz') of the original copy (i.e. the copy from which he was copying) ...I collated all the contents of this part with the original which is hand-written by al-Shaykh...al-Wazīr Abī al-Hasan b. 'Abd al-Azīz b. al-Imām al-Saragustī (native of Saragossa)...the latter had read this part with the author and finished reading on the 15th of the month of Ramaḍān, 530/1135. This MS. has been written by al-Hasan b. Muḥammad b. al-Naḍr in the city of Qūṣ in the month of Rabī' II, 547/1152.

Ibn al-Imām, the closest friend and pupil of Ibn Bājjah, had read the MS., or at least a part of it up to folio 120a, which includes almost all of Ibn Bājjah's writings concerning natural philosophy, with his master in the year 530 A.H./1135 A.D., that is almost three years before the death of Ibn Bājjah. Ibn al-Imām had been

requested by Abū Bakr to rewrite and rearrange his works. Abū Bakr himself, after reading the collection of Ibn al-Imām, or most of it, told the latter that he had found his own writing difficult and that he had not explained his own ideas clearly, nor were the ideas to be understood without great trouble.

This MS. which, as far as is known, is unique, makes difficult reading on many occasions. It is damaged in more than a few places, but the damage is limited to some lacunae at the top of the recto and verso of many folios. In addition, from time to time one gets the impression that the sentences are garbled and jumbled, especially at points where the text became difficult for the scribe to understand completely.

After a short introduction by Ibn al-Imām, the MS. al-Majmū's starts with al-Samā' which is the longest of Ibn Bājjah's works. It occupies forty-seven folios falling between folios 4b and 51b. This treatise is followed by the two semi-independent treatises concerning books VII and VIII of al-Samā' itself which occupy an additional sixteen folios. The bulk of these works makes Ibn Bājjah's commentaries on the Physics the most extensive of his available works, a fact which shows his great interest in the subject. After al-Samā' and the two semi-independent treatises come the commentaries on Aristotle's Meteorolgy (al-'Āthār al-'ulwiyya) and on Generation and Corruption (al-Kawn wa al-fasād), then two correlated treatises con-

cerning Aristotle's book of The Animals (al-Hayawan).

All above-enumerated works of Ibn Bājjah are still awaiting publication. They form approximately one half of the MS. The second half has for the most part been published with the exception of the logical treatises and other very short essays.

Knowledge of Ibn Bājjah's thinking was limited both in the East and the West until in 1857 S. Munk translated the Hebrew extracts 18 from Tadbīr al-mutawaḥhid into French. For a long time after that no valuable known work had been done although two important MSS. of Ibn Bājjah's works were to be found in Europe, one in the Bodleian library of Oxford and the other in Berlin. The Berlin MS. was shifted to East Germany during the Second World War and afterwards lost, along with another MS. which was owned by an 'Irāqī, A. R. al-Ḥusnī.

In 1945 D. M. Dunlop edited and translated the first part of

Tadbīr into English, based on the Bodleian MS. He had intended to do

the same with the whole book, but did not complete the project, prob
ably because Asin Palacios, who had already been working on the book,

published his edition and translation based on the same MS. just after

D. M. Dunlop had declared his intentions to do so. Asin Palacios has

made the greatest recent contribution in publishing Ibn Bājjah's works.

He first published Fī alhabāt (Las Plantas), then Risālat al-ittiṣāl

(La Union del Intelecto con el Rombre), then Risālat al-wadā (Carta

de adiós) and finally <u>Tadbīr al-mutawaḥḥid</u> (<u>El Régimen del solitario</u>)
in 1940, 1942, 1943 and 1946 respectively.

A reading of the <u>Tadbīr</u>, as it was edited by Palácios and published in Spain, showed the need for a new edition of the book. Hence the <u>Tadbīr</u> was reedited, translated into English and commented upon, by the author of this dissertation in 1968.

Only one short MS. of our philosopher (a résumé of the Tadbīr) was known to be preserved in the East, after the MS. owned by A. R. al-Husnī was lost. Yet in the summer of 1967 I came across a MS. of Ibn Bājjah's Fī al-tibb (Concerning Medicine) which is preserved in Morocco, and which is not mentioned in any Western source I have seen. It is well written, decorated, and includes coloured pictures of old Arab medical tools and instruments. There are few published oriental texts of Ibn Bājjah's works. The first was his treatise on the soul, 'Ilm al-nafs, based on the Bodleian MS. and edited by M. S. Ḥasan Ma'ṣūmī; the last is a collection of treatises based on the same MS. and edited by Mājid Fakhry, entitled Opera Metaphysica.

The sources of Ibn Bājjah's works and thinking seem to be limited among the Muslim philosophers to al-Fārābī's works. He does not mention Ibn Sīnā at all nor does he seem to have read any of the latter's works. He bases his philosophy mostly on his reading of

Plato, Aristotle and al-Fārābī. These three form the trio on which Ibn Bājjah's philosophy firmly stands. He has comprehended their doctrines and grasped their ideas to a surprising degree. His respect and appreciation toward these greats of the past is most evident. This fact, however, never deterred Abū Bakr from being 26 critical of them when necessary.

### 3. Ibn Bājjah's Doctrines

Muslim philosophers, in general, "have often been accused with having inextricably woven Platonic elements into the Aristotelian heritage". This accusation of "mingling", however, "represents a splendid work of adaptation, a synthesis in the true sense of the word without which the intellectual flowering of the Christian Middle 27 Ages would have been inconceivable". Ibn Bājjah certainly is one of the best representatives of Muslim philosophy in respect to adaptation. He commented on and followed the methodical steps of Aristotle's works with the Platonic spirit by searching continuously for the "real" essence of beings. Ibn Bājjah's originality as a representative of Muslim philosophy's unification of Aristotle's "intellectual discipline" and Plato's "contemplative spirit" will be exhibited throughout the dissertation in general and in Chapter II in particular.

The oneness of the Intellect, the Prime Mover or God was the fundamental doctrine through which the gap between Aristotelian and

Platonic doctrines has been sealed. The oneness of the first being, whether it be called Intellect, Mover or God, is the source of plurality. Plurality, therefore, springs out from oneness like echoes or like ripples which are caused by a stone thrown into the ocean. The fragmentation and indefinite divisibility of things, however, has never upset the pyramidal oneness of the universe and the first being at the top of the scale of being. Oneness and plurality, unity and diversity, indivisibility of the first principle and the divisibility of things, eternity and temporality etc. are related to each other in one doctrine of hierarchical order that involves all. All in one and one in all is the law of hierarchy which is exhibited throughout our dissertation and in Chapter III in particular.

The descent from oneness to plurality and the ascent from plurality to oneness is an essential dialectical doctrine of Ibn Bājjah. This doctrine comprises two movements in one, depending on the angle which is taken as the starting point. Through these two movements of descent and ascent a man can be brought to a conjunction with the first being or to oneness itself. Man, as the most noble echo or reflection of the first being in the sub-lunar world, has a portion of the intellect through which conjunction, in certain cases, takes place. This portion of the intellect is the immemost or outermost of the soul depending, again, on the angle which is taken as our starting point. The different faculties of the soul are like concentric circles, one within another with the same central point.

If we consider the outermost circle to correspond to sense perception, then next to it will be the circle which corresponds to the sensus communus, then that which corresponds to the imaginative power etc. inward down to the intellect. If, however, we take the innermost circle as sense perception then the intellect would correspond to the outermost circle.

The means of ascent are provided by the different levels of forms; first we have the corporeal forms or forms of corporeal bodies, followed by the spiritual forms and then the rational forms and the intelligibles. In most of his philosophical writings and in Tadbīr al-mutawaḥḥid in particular, Abū Bakr confirms one of his very important doctrines. The doctrine concerned is his teaching about the eternity of the intellect and the rational forms on one hand, and the temporality of all other attributes of man including the corporeal and spiritual forms on the other. This doctrine is the cornerstone in Ibn Bājjah's philosophy through which the upward movement toward oneness is made possible.

As stated before, Ibn Bājjah did not believe in afterlife for the individual. It should be noted that in general, the Muslim Aristotelian thinkers and philosophers of the East, before our man in the West, also did not believe in an individual afterlife. Despite the priority of the philosophers in the Eastern Islamic regions, "Ibn Bājjah was perhaps the first to have formulated a clear and con-

sistent philosophic position on this point." The expression "one", believes Abū Bakr, is used in various meanings. Man, for example, is called "one" although he is transferred from one state to another; mankind is "one" although some individuals are actually complete men and others are not. In contrast, the rational forms, which are universal, are believed to be "numerous". They are not "numerous", affirms Ibn Bājjah, rather they are "one"; for the intellect is "one", and its oneness unites all its manifestations. This doctrine of the <u>mutawahhid</u> is explained very clearly in <u>Risālat al-ittisāl</u>. Ibn Bājjah says:

In general, since this intellect is one in number, then the individuals who have contact with the intellect are all one in number. As when one takes a magnetic stone...the magnetic stone attracts iron, and the iron attracts other things, etc. It is similar to the example of the ship which moves in accordance with the movement of its captain, yet it is impossible for corporeal things to be one since that is possible only for the intelligibles. 29

Through this oneness of the intellect man can attain eternity, for man is partially perishable and partially umperishable. All corporeal things and things based on corporeality are perishable, while only rational existents are eternal. Ibn Bājjah makes a clear statement which confirms this claim. He says:

It [the intellect] is one and not multiple, because it is free from any relation with matter (corporeality). wa al-nadharu min hādhihial-jiha huwa al-hayā al-'ākhira. (Rationality in this respect is the future life). 30

Abū Bakr mentions another means for men to become eternal which is connected with the first. A kind of eternity is achieved by being remembered in the minds of men. He believes that the minds of men hold memories of the masters of different arts for some years only. People of science survive in this way for hundreds of years, and philosophers for thousands. This life in the memory of succeeding generations is the only afterlife for individuals. Al-Fārābī before Ibn Bājjah, had made the intellect his central point and considered 31 it to be the head of the community or the king of the city; but he did not go as far as Abū Bakr did in exalting and even worshipping the intellect.

Ibn Bājjah's concern for rationality and the intellect leads us to ask two important questions. First, how is rationality attained? Or, how can one communicate with the "one-intellect"? The second is a question which constitutes a central point, if not the central one, in Islamic philosophy; it is the question of prophecy and its place in the philosopher's thoughts: What is the relation between rationality and the knowledge mediated through revelation?

As for the first question, it is evident that Abū Bakr does not give a method or a "path", if one may use the mystics' language. We do not know how one can become "rational", but it is clear that not every person can become so. Rationality seems to be a matter of fate more than a matter of achievement through free will. Natural

disposition plays the most important role in being able to contact the active intellect. Ibn Bājjah does not explain why; rather he leaves man alone to face his fate which is determined by the movement of the stars, or the spheres, if we want to reduce the impact of the term. Here again we must remember what Ibn Khāqān has said about Abū However, Ibn Bājjah speaks of another way of communicating with the "intellect", which is that man himself should contact the Active Intellect. Risalat al-ittisal mentions both ways equally; man ascends through the different types of forms, and by means of his rational forms contacts the "other intellect" in an ascending way; and "since it is possible to have the opposite way, [the contact may] seem like descending" too. Despite this, one's fate is still the main factor which determines whether a man can reach the state of intellectuality or not, for if the person's nature does not make him capable of conceiving more than the corporeal forms, he will not be able, in any way, to get in touch with the Active Intellect. Only the philosophers and the prophets can have contact with the Active Intel= lect, the philosophers by the way of ascending and the prophets by the way of descending.

This mention of the prophets brings us squarely up against the second question. Ibn Bājjah does not refer to the prophets when he speaks about men seeing the flashing light of truth; rather he refers to Aristotle and the other philosophers. He must have been aware that all his readers with the least knowledge of metaphysics

would be inclined to identify men of the highest class, that is to say men of the third stage in acquiring knowledge, with the philosophers more than with the prophets, even if he had not mentioned Aristotle by name. However, Ibn Bājjah rarely mentions the prophets, and when he does, he chooses to do so with deliberate ambiguity. He fails completely to conceal his belief in the superiority of the philosophers over the prophets. He distinguishes between the people of true The latter have a kind of opinions and those who are inspired. intuition (quick-wit), "which enables them to arrive at true and certain conclusions without having to know the premises and the intermediate links of reasoning that lead up to these conclusions". The former are those who know both the premises and the intermediate links, or in Abū Bakr's language both the "concept" and the "demonstration". Thus, "on this hypothesis the people who see only by the light coming from polished bodies could be the philosophers."

The superiority of the philosophers over the prophets can be understood in different ways. Both the perfection of the city and the perfection of the <u>mutawahhid</u> do not require any divine law; rather they require communication with the Active Intellect. This communication is not perfect in the case of the prophets while it is perfect with the philosophers. Thus the city needs a philosopher more than it needs a prophet. Prophets are perhaps needed in the case of imperfect cities, when God sends his messengers and prophets to people who do not have any other means for contacting Him. The prophets

provide the shara i. (laws) for those who require them. The shara i are God's gift to people, while His gift to those whom He desires is to draw them nearer to Himself by providing them with the knowledge of His essence. Thus emerges the significance of man's intellect, God's most precious creation.

Ibn Eijah never speaks about the Rasil (God's messenger) excent in the plural. This certainly has its significance, for he assigns "Muḥammad" no particular status to distinguish him from other prophets as it is generally believed among Muslims. This departure from the common belief, along with our philosopher's attitude concerning the superiority of the philosophers over the prophets, places him directly outside Islam according to conservative opinion. He reaches his conclusion concerning the superiority of the philosophers over the prophets because he wants to draw "the full logical consequences of the method of rational interpretation". He refuses any compromise between theological attitudes and philosophical interpretation concerning both the future life and prophecy.

It is true that both al-Fārābī and Ibn Sīnā connect revelation with rationality and identify it with the Active Intellect as Ibn Bājjah does - in an attempt to solve the greatest of all problems in Islamic philosophy, but neither of them draws the only logical conclusion possible from his inquiries, a conclusion which has

nothing in common with the general belief of Islam, viz: to put the prophets outside the perfect city and to be interested only in the philosopher and his happiness and perfection. To be sure, the writer of the <u>Tadbīr</u> mentions inspired people and the prophets and does not ignore them completely, for they receive their inspiration from the Active Intellect; but he denies them any role in the perfect city, or at least he ignores it. He is concerned only about the mutawahhid and his <u>tadbīr</u>, which can only be accomplished through rationality.

It is probably Ibn Tufayl who is closest to Ibn Bājjah in concern for the philosopher in his isolation. Ibn Tufayl, the author 36 of Hayy b. Yaqqhān, allows his philosopher to grow up alone on an isolated island where he can, through his intellect alone, solve the great philosophical problems and attain happiness and perfection. Hayy was able through his sharp intellect and fine nature to reach the same results which any Aristotelian philosopher may know through study and learning. Yet, fortunately or not, Hayy agrees completely with the prophets and religious messengers known to the Islamic tradition. Both reach the same results and attain the same knowledge, because ultimately Ibn Tufayl's philosopher becomes a kind of Robinson Crusoe who follows a meditative path and turns into a speculative mystic rather than continuing his intellectual discovery and remaining a rational philosopher. Ibn Tufayl's swing toward mysticism is the

parting of the ways from Ibn Bājjah, his predecessor and the first philosopher of Islamic Spain.

In the introduction of his philosophical romance Ibn Tufayl singles out Abū Bakr by devoting a larger space to the account of his thought than to that of other philosophers. Perhaps he wished to show his indebtedness to Abū Bakr from whom he borrowed certain ideas belonging to both Risālat al-ittisāl and Tadbīr al-mutawaḥhid. He expresses his respect for Ibn Bājjah by the following sentence which we choose from among many: "There was none among them [i.e. the philosophers] of more penetrating intelligence, sounder in investigation or with truer views than Abū Bakr b. al-Ṣā'igh." Despite the fact that Ibn Tufayl was the first successor of Ibn Bājjah, that he had access to the latter's works and that he was fully aware of Abū Bakr's rational stand, he reached different results. His position was similar to that of all other Aristotelian Muslim philosophers, such as al-Fārābī, Ibn Sīna and even Ibn Rushd. For Ibn Bājjah, however, the intellect was the beginning and the end.

We have stated, so far, some of Ibn Bajjah's outstanding doctrines. His theory of motion encompasses, directly or indirectly, all of these doctrines. Further, it exposes his synthesis of what can be called roughly Aristotle's "objective" and Plato's "subjective" outlooks. Taking into consideration the three levels of existence as observed one after another by man; the physical, psychical and meta-

physical, as three actual steps of the manifestation of oneness, this dissertation deals with Ibn Bājjah's theory of motion on the three levels, in correspondence with the levels themselves. The physical precedes the psychical and is absorbed into it, and the psychical precedes the metaphysical or the intellectual and is absorbed into it, all in one hierarchical order of oneness. The Intellect encompasses everything else. This encompassing, however, should not be understood as spatial.

Although Ibn Bājjah might appear at first sight to be an Aristotelian, for he advances his understanding of existence in the form of concentric circles separated and different in nature; he is in fact more Platonic than Aristotelian because of his understanding of the universality of the Intellect and his view of the whole of existence as being governed by the same laws which break the barriers between the concentric circles that represent the levels of existence and their subdivision. The oneness of the Intellect and all its manifestations is a Platonic idea which was adapted and developed by our philosopher. The all-encompassing Being, the Intellect, the Prime Mover or the Divine is a pure act. This pure act, however, is not separated from the pure passivity which is part of it. Action and passivity encounter each other in the physical and, relatively, on the psychical levels only. There they become two opposite factors within and through which all creatures come into being.

This present dissertation is composed of three chapters corresponding with the three levels of existence mentioned above.

The first chapter deals with the physical aspect of motion.

Ibn Bājjah, in this regard, seems to follow Aristotle's "objective" method and steps; but he departs from the Aristotelian circle in his concern, as mentioned earlier. In addition, when dealing with the subjects of al-Samā', Ibn Bājjah made some essential contributions to the development of the science of physics in his attempt to build a unified theory of motion, as is explained in the end of the first chapter.

The second chapter deals with the psychical aspect of motion. It explains Ibn Bājjah's theory of knowledge and his attempt to describe the philosopher's ascent en route to conjunction with the Intellect. Ibn Bājjah, in this respect, gives special importance to man's voluntary movement. Man's will, however, is not the final factor in his capacity and ability of ascent. The "gravity" of the Intellect seems to be the main factor of conjunction.

The third chapter deals with the subject of the Prime Mover.

It shows Abū Bakr's special concern for this subject, his proof regarding it and his description of the attributes of the Prime Mover as non-moveable, eternal, incorporeal and as being the Intellect itself. In addition to the proofs of the Prime Mover and its attributes,

Ibn Bājjah registers another achievement in his dealing with the Prime Mover; that is his hierarchical classification of all existent beings en route to oneness.

Each chapter of the three is terminated by a brief conclusion tracing the main issues raised. Further, an appendix comprised of an edited text of al-Samā' is added to the main body of the dissertation.

The major sources of this dissertation are Ibn Bājjah's own writings. The main concern of the author of this dissertation is to show Abū Bakr's ideas, and to let them speak for themselves in an organized way. The theory of motion is one of the essential subjects that exhibit the elements of Ibn Bājjah's thinking and his disciplined approach to philosophical doctrines.

CHAPTER ONE

NATURE

Ž.

#### I Natural Bodies: Involuntary Self-Motion

### 1. Two impetuses of movement of natural bodies

Ibn Bājjah's mechanics is built upon two Aristotelian laxioms:

- (a) Every natural body has the inherent characteristic of moving toward its proper place, whether this place be the centre of the universe as in the case of earth, or the outer region as in the case of
  fire. A natural body continues to remain in that place until it is
  disturbed by an external cause, and in that case it tends by its own
  nature to return to its proper place.
- (b) A <u>qāsir</u> (a violent power or an overpowering force) is needed to place a body in a position other than its proper one. The moment the <u>qāsir</u> is removed, the movement of the natural body occurs

Natural bodies move to their natural places only when... there exists in them a capacity according to nature and therefore they have their movements to their places.... For their not being in their natural places is only due to an obstacle that prevents them, but when the obstacle is removed, they move to their places. 2

The inherent characteristic of any natural body of moving toward its proper place does not contradict the basic Aristotelian principle which is adopted by Ibn Eajjah and which confirms that every

moveable has a mover other than itself. This mover of the natural body is "very subtle" as Abū Bakr says. It is clear, however, that "the mover is not the natural body itself; for if it were the natural body itself then it would move continuously." Further, as we can easily observe, a natural body is moved toward its proper place when it is in a place other than its own. In such a case the direct cause of motion is "the removal of the obstacle" or that which removes the obstacle, as we shall see later.

Ibn Bājjah's major concern is to establish the existence of an ultimate Prime Mover. He argues that what seems to be self-motion of natural bodies is actually stimulated by two impetuses which can be considered as the first movers of natural bodies. Yet these first movers do not set bodies into motion as agents which act knowingly. Thus, they are not first movers in the true sense. Rather, they are secondary movers, or first movers only in the sense that they are the direct cause of motion in natural bodies but which, in turn, presuppose a primary mover. Thus, when we say that natural bodies are moved by their own nature, this does not mean that from another standpoint natural bodies may not be self-moving. The distinction between primary and secondary movers and the comparison between nature and soul as the causes of motion, the first in natural bodies and the second in animate bodies - as shall be made clear afterwards when we deal with "form" as the impetus of movement - give an indication that the mover and the moveable can be distinguished at least in theory even in natural bodies.

The inherent tendency of natural bodies to move toward their natural places and to rest there until they are disturbed again makes motion and rest two characteristics of natural bodies. For example, "Fire and earth are two natural bodies; earth has the [characteristic of] tending (resting) downward and fire the [characteristic of] moving upwards." Nature then is the cause of motion and rest in natural bodies, concludes Ibn Bājjah.

Now, when we say that nature is the cause of motion and rest, the question still arises, what is it in nature that causes movement in natural bodies? What kind of impetus is there that makes nature "the principle of motion and rest"?

Two impetuses of movement of natural bodies are mentioned by

Ibn Bājjah. These two impetuses are not contradictory in any way;

rather they complement each other. The first impetus is more metaphysical; it is the attraction inherent in every natural body toward its perfection or its final goal, for "nature does not act in vain but rather for a purpose." The second is that to which movement in natural bodies is usually attributed, that is, weight: heaviness or lightness of the body. Let us now examine these two impetuses.

# 2. From imperfection to perfection; or the form as an impetus of movement

Ibn Egjjah's major consideration, as we have mentioned earlier, is the ultimate Prime Mover. This consideration is what makes
Abū Bakr adhere to the Aristotelian principle of motion: "Every moveable has a mover", which really means that "Every moveable thing has a mover other than itself." For even when the mover does not seem to be other than the thing moved, the distinction between primary and secondary movers is invoked in order to relate every type of movement to the ultimate Prime Mover. This doctrine, in turn, has a converse aspect; since every movement is related to the unmoved Prime Mover who acts knowingly because it is the Intellect itself, then every movement should be for a purpose or a goal. Aristotle's principle of matter and form and his claim that nature does not act in vain will prove to be directly related to the question of the Prime Mover, as grasped by our philosopher, and will be fully employed to this end.

Our starting point here is the assertion that "Nature does not act in vain." When we take this principle for granted, then it should follow necessarily that natural movement or movement of natural bodies occurs for one purpose or another. This purpose is made perfectly clear; it is the perfection of the natural body. When fire, for example, moves upward through its nature, this nature becomes a power which animates the body like a soul. Hence, "The force of gravity, for Avempace, is not determined essentially as a relation between

masses of different bodies, but is conceived as an absolute indwelling power of self-motion animating the body like a soul." It is a force not much different from that which causes the ascent of man upward through the spiritual forms of the soul. The similarity in function between the soul and nature is drawn by Ibn Bājjah himself, when he asserts:

Same bodies perform their actions without any instruments as in the case of the ascent of fire and the descent of earth (lit. stone). The form of such bodies is particularized by the term "nature". Some other bodies perform their actions through instruments as in the case of the nutrition of plants and the [local] movement of animals. The form of such bodies is called soul...the principle of motion in existent moveable bodies then, is either soul or 'nature'. 9

The major difference between soul and nature, according to our philosopher, is that nature is the soul of simple and natural bodies, while the soul is the nature of composed natural bodies, or to use Ibn Bājjah's own words: "The principle which is soul is to be found in what is composed of [different] natural bodies in which the soul is what sets them in motion." Both nature and soul, however, are forms; the first is the form of natural (inorganic) bodies, and the second is the form of animate (organic) bodies. Forms are the principles of motion in the bodies to which they belong.

It is clear here that the inherent tendency or characteristic

of natural bodies in moving towards their natural places is put side
by side with the tendency toward perfection through the motivating
forms or yearning ideas (tashawwuqāt) in animate bodies. "The local
movement of each body into its own place must be regarded as similar
to what happens in connection with other forms of generation and
change...the movement of each body to its own place is motion toward
its own form." This is not a quotation from Abū Bakr's own work; it
comes rather from Aristotle. Nevertheless, it shows the origin of Ibn
Eājjah's thought in relation to our subject here and the goal he is
pursuing. Here the natural motion of the natural body toward its
natural place is not related to any external agent but rather to the
form, that is to say, to the very nature of the body itself. This
is further explained by Ibn Bājjah in his Commentary on al-Kawn wa
al-fasād (Generation and Corruption). He says:

The subject [of motion] is in a certain state, then it becomes (ascends to be) perfect through [natural] desire (yearning for perfection)... The condition of the moveable is necessarily to have one of two impetuses. This is one of them [the matural yearning toward perfection especially in animate bodies], and the second is more suitable for what is set into natural motion [directly] by itself. This [second impetus] is a force in the [natural] body, which is divided through the division of the body [which is nature] unlike the soul [which is not divided by the division of the body]. 12

The soul in animate bodies and rature in ratural bodies are the means by which ascent toward perfection takes place. It is ob-

vious here that we are dealing with a metaphysical impetus but at the level of ratural bodies. This metaphysical impetus, through which Ibn Bājjah breaks the barrier between what is physical and what is metaphysical, can be dealt with from different aspects. The starting point in Abū Bakr's philosophy is to differentiate between form and matter. Without such a distinction all kinds of movement would be impossible. Matter is the factor of potentiality and form that of actuality, for "matter is equivocal (mushtarak)" to all bodies while, "Through form a body becomes what it is .... When its form is accomplished, then all the natural consequences which distinguish it from other natural bodies are accomplished." In the transition from potentiality to actuality there is movement, or in other words, in the evolution from imperfection to perfection there is action, i.e. movement. The matter of a thing is simply that of which it is made. Its most exact significance is to undergo action, that is, to be moved. Therefore, because of its matter a thing has a certain type of potentiatlity to be acted upon. This potentiality accepts whatever form the matter is capable of receiving. In contrast to matter, form is that which comes to be. Form is the end in the process of generation and production. Furthermore, it is the actuality of that which previously has existed only in potentiality.

This is made clear on many occasions in his <u>Commentaries on</u>
the <u>Last Articles of the Book of al-Hayawān</u> (<u>The Animals</u>). For example, Ibn Bājjah explains: "The form is the final cause (ghāya) of

the movement. It is necessarily preceded by movement..."

Similarly, in al-Samā' Abū Bakr confirms that movement is the transition from potentiality to actuality or from imperfection to perfection. He says: "Existence is of two kinds: the first is perfection, and the second is movement. Movement is the less perfect actual existence. It is intermediary between potentiality and actuality, and it has a share of both."

Nature acts for a purpose; from matter to form there is actualization and perfection; and from prime matter to Prime Mover, there is a long process of actualization and perfection. Prime matter by its own nature has no form; it is, however, able to receive all forms. It can accept forms because it is in a state of potential energy and not a state of action; if it were in a state of action it could not receive forms and, consequently, movement could not take place.

There is no question that Ibn Bājjah gives a place to the distinction between the mover and the moved in the sphere of organic beings or animate bodies. Soul and body, for example, are two quite distinct principles and can be seen as mover and moved. Likewise, two distinct physical parts can be related to each other as mover and moved. Difficulty arises in the case of inorganic substances or natural bodies par excellence. The distinction between the mover and the moved becomes so subtle that it requires special explanation.

The case of the high inorganic substances, i.e. the spiritual substances or the spheres, is less problematic. The distinction between the mover and the moveable can be conceived through the distinction between the sphere and its intellect. It is only in the case of ratural bodies that the distinction between the mover and the moveable becomes ambiguous and is not supported by experience or a valid explaration.

Ibn Bājjah's view that the form acts on its matter and sets it into motion seems to run into difficulties when it is narrowed down to one particular form and the matter which is determined by that form. The form which determines the matter is the formal cause of a thing, and that formal cause is different from the efficient cause as well as from the final cause. Ibn Bājjah, however, overcomes this difficulty by making clear that the three causes, the formal, the efficient and the final, may be one and the same. The difficulty of the objection, therefore, is eliminated. If such be the case, what about a thing which is already formed and perfected by its form? Does it constitute potential matter in relation to another form? The answer to this question is positive, for the form of some particular matter is a transient character which gives way to some more fundamental character. The impetus of form and matter, or of the tendency of the body to move to perform its function and, therefore, to move toward perfection, is made clear by the definition of movement. Movement itself is defined

as entelection (perfection) of what potentially can move; it is the form of the moved and its perfection. "Motion is the perfection of what exists potentially." Potentiality and actuality cannot take place together at the same moment, because potentiality eliminates actuality, and actuality, in turn, eliminates potentiality. The time interval between potentiality and actuality is the span of motion which is motion itself.

### 3. Is weight the impetus of movement in natural bodies?

Ibn Bājjah, following Aristotle's custom, speaks of the upward and downward movements of natural bodies and their compounds as if this movement were initiated from within as self-motion. This initiation of movement in natural bodies is attributed to the weight of the body; be it heavy or light. Heavy bodies move downward, and light bodies move upward. Thus, earth descends downward, and fire Both the weight of the body and the custom of ascends upward. attributing the movement of natural bodies and their compounds to self-initiation, are closely related to the idea that every body has a natural place. Every body should be somewhere, and there is an appropriate place for each body. The interpretation of the idea of natural places is made in accord with the constituent matter of the body which occupies the place. Fire is light, and earth is heavy in the absolute sense, while both air and water are relatively light and heavy at the same time. Thus fire, which is absolutely light, has

its natural place at the outermost region of the universe, and earth, which is absolutely heavy, has its natural place in the centre of the universe, while other things must be somewhere between the two. Their places are accorded to them in relation to their relative heaviness and lightness. It is obvious here that the natural place of a natural body is seen as something absolute. In Aristotelian language the natural place is the form toward which the body strives.

The claim that movement is initiated from within as selfmotion, however, does not stand on solid ground, and when examined
very closely by Abū Bakr himself, the claim is rejected. Ibn Bājjah
establishes in his commentaries on Physics VII and VIII that every
moveable has a mover, leading to a series of movers which ultimately
ends at a mover which sets into motion without itself being moved.

If we attribute the movement of natural bodies to weight which is, in
turn, the substance of the body itself, for "The substance of bodies
by which they are natural bodies is weight and lightness", then the
movement of the body would be attributed to its own substance. This
means that the substance itself is both the mover and the moveable, a
possibility which is utterly rejected by Ibn Bājjah who denies selfmotion even of the soul.

On one hand Ibn Bājjah speaks about the movement of natural bodies as self-initiated, and on the other he denies self-motion and self-initiation, for "every moved has a mover". Effler in his <u>Duns</u>

Scotus...has noticed what appears to be a contradiction in Ibn Bājjah's concept. He remarks:

For Avempace, as for ancient physicists in general, the condition of being in motion means being moved by something, and this something must be other than that which is moved. Quite peculiar to the Arab thinker, however, is the view that the active and passive principles involved are intrinsic to one and the same heavy body. Thus while the Avempacian theory of gravity staunchly defends the self-motion of heavy bodies it does this only by breaking down the self-motion into two distinct principles, the mover and the moved. 20

The starting point in revealing Abū Bakr's position concerning our subject of discussion lies in the definition of movement itself.

Movement is the entelechy of a potentiality. "It is clear", according to this definition, Ibn Bājjah holds, "that everything which is in motion must have had the potentiality of moving before being moved."

This potentiality is "either natural or violent (forced) and either primary or secondary". Let us take a stone, for example. If the stone is in its natural place, it will not have the potentiality of moving naturally toward its place. It would have that potentiality only when it is not in its natural place. For, as far as natural movement is concerned, "the body has to be in a place other than its natural one. Thus, every natural body which is in its natural place annot possibly have a natural movement."

Hence, every body which moves in natural motion has to be in

other than its natural place. It moves according to only one necessary type of motion toward its place, and that occurs only if it is not hindered by any obstacle. The mover which places a body in any place other than its natural place is an external mover and is something different from the moveable. Such movement can take place as one of two main possibilities, according to Ibn Bājjah:

- (a) That a natural body is in its natural place, then a <u>casir</u> (violent mover) moves it to a place other than its natural one. An example of such a case is a stone which is thrown up into the air. The mover of the stone is the overpowering force, i.e. the <u>casir</u>, such as a thrower's arm. Now, when the force of the <u>casir</u> ceases to exist, the stone will move back to its natural place by its own nature, that is, its weight. The principle of motion here is the external <u>casir</u>, and this is one of the ways by which we say that a body has moved naturally. It is moved naturally toward its place, for the place is a form toward which the body strives. This form on one hand and the body's weight on the other are the two impetuses of natural movement. The direct cause, however, is still an external mover (the <u>casir</u>) without which the body would not be outside its proper place to begin with.
- (b) That a body should generate from another body. In such a case, the mover is the agent of generation. An example of such a case is the generation of a light body from a heavy one, or a heavy body from a light one. This might occur in one of two ways:

- (i) That the heavy body which is generated from a light body is hindered from moving to its proper place until its generation is conpleted, or even after, by an obstacle. When the obstacle is removed, the generated body can move to its natural place. An example of such a case is the rain which is generated from the clouds. When the generation of the rain is completed, it moves downward.
- (ii) That there is no obstacle and the generated body moves spontaneously toward its proper place. An example of such a case is vapour which is a light body generated from a heavy body. The moment 23 it starts to generate it also starts to ascend.

Here again, the impetuses of the movement are the form or the natural place and the weight or the constituent of the body, but the mover is the agent of generation just as the mover was the <u>qāsir</u> or the removal of the <u>qāsir</u> in the first possibility. In either case the mover is neither the weight of the body, nor its form; rather it is one of three things; the <u>qāsir</u>, the removal of the <u>qāsir</u> or the <u>fā'il</u> (the agent of generation). If the mover of the body is the <u>qāsir</u>, the movement is not natural. In the case of the removal of the <u>qāsir</u> a body moves naturally to its place, after the <u>qāsir</u> has been removed, by the impetus of weight to accomplish its perfection, although the direct cause is the removal of the <u>qāsir</u> which may be either natural or not natural. The case of the <u>fā'il</u> is much more simple.

The <u>fā'il</u> in the example given above is natural, and the movement is

natural through both the impetus and the direct cause.

In his commentary on <u>al-Samā'</u>, Abū Bakr asserts the following: "Everything that is not endowed with a soul is not a mover, rather it is moved and acted upon by another. It is a mover in one 2h sense only, that the mover is associated with it." This assertion raises an important question since our philosopher draws the analogy between soul and rature and holds that both have the same function, one in animate organic bodies and the other in imanimate inorganic bodies. Can it be that he maintains that nature is a mover like the soul and that the previous conclusion that the mover is the <u>casir</u>, its removal or the <u>fā'il</u> is not in contradition with this doctrine?

Ibn Bājjah never demies that nature is the cause of motion in natural bodies, and the above-mentioned explanation and conclusion concerning the mover and its being other than the moveable does not contradict the idea of nature as the cause of natural motion. It only stresses that the mover is not the moveable thing itself (i.e., is not identical with the moveable) without, however, maintaining that the mover is not nature.

Abū Bakr is aware of the subtlety of the subject, and that is probably why he returns to it over and over again. The problem stands as follows:

(a) On one hand, "The natural body as such is that which is moved by

itself." Motion and rest are not characteristic of every body, but rather of the ratural body. That is true because "nature is the cause of motion and rest in natural bodies." Motion, in addition, "is the requisite of nature, and through motion nature is alive, for motion is the most distinguished sign of life".

(b) On the other hand, however, "It is clear that the mover of the natural body is other than itself." The proof of this statement, Ibn Bājjah affirms, "is that a natural body cannot stop its movement" by 27 itself.

The answer to this problem is twofold: (1) the natural body has a mover which can be either outside the body or within it. If it is outside, it is a mover by accident; and if it is within the body, 28
"We often cannot tell the mover and the moved apart", for the mover is present in all of the moveable and is distributed throughout its various parts! (2) The movement of a natural body is due neither to an external violent mover nor to voluntary movement, but is an intermediary between the two. Let us now elaborate on these two ideas.

- (1) We mentioned above that the mover of a natural body must be one of three things: a  $\underline{\mathtt{q}}\underline{\mathtt{s}}\underline{\mathtt{ir}}$ , the removal of a  $\underline{\mathtt{q}}\underline{\mathtt{s}}\underline{\mathtt{ir}}$ , or a  $\underline{\mathtt{f}}\underline{\mathtt{s}}'\underline{\mathtt{il}}$ . Now, these three can be classified into two categories of movement:
- (a) The first kind of movement is not natural, for a stone can be thrown in any direction by a <u>casir</u>. This category of unnatural movement of a natural body, however, is of two kinds: it is either

against nature or not against nature. "The movement of a stone upward is against nature, for its nature has been overpowered by its opposite; while the circular movement of a millstone is not an overpowering of the nature of the stone by its opposite. Rather [the disir has] generated in the stone a movement which is not necessitated by its nature. It is, therefore, agreeable to its nature."

(b) The second category is natural movement, and this is either accidental or essential. The removal of a disir constitutes an accidental mover of a natural body, for the body is in a place other than its own, and then it moves toward its place through its inherent tendency which is due to its weight. The fi il, on the other hand, is a mover which sets the natural body into motion essentially and not accidentally.

Whether the mover of the natural body acts essentially or accidentally, in most cases the mover cannot be distinguished from the moved. "We often cannot tell the mover and moved apart", Abū Bakr remarks. "That is true because the natural body itself, similar to the animate body", is made up of mover and moveable. Unlike an animate body which is composed of mover and moveable, however, "the natural body is made up of mover and moveable from a standpoint of definition and not of [real] composition." Thus, the natural body is not composed of two parts like an animate body "where the mover is a part and the moved is the other". This is a very significant distinction between the composition of simple bodies and the composition

of compound bodies. Simple bodies are composed of mover and moved, yet this composition is like that of the definition which is made up of a genus and differentium. To put it in other words, the natural body is composed of two factors; its potentiality to be set into 31 motion and its form which sets it into motion. Ibn Bājjah himself admits that "this is a very subtle and problematic subject of consideration." He goes into long arguments to prove that his view is not impossible.

Since manufactured bodies can be made in a way that they have their movers within them, as is the case with the corresponding bodies 33 and the like, then what can hinder nature from having similar actions? These corresponding bodies and other manufactured things in which the movers are hidden, appear to be self-moved, and they cause wonder. In addition, when a mover and a moved join together, the totality of both of them can be set into motion [by the part which is the mover]. It is often the case that the mover in the totality is hidden in such a way that it is thought that the totality is moved by itself. If this matter is examined carefully, it will be found to be similar to the case of nature. 34

The example which is given by Ibn Bājjah to illustrate such a case is that of a physician who cures himself when ill. "He [the physician] moves himself [from illness to health]. The mover is the medical art, and the moved is the receiver of the cure." These two, performing the medical art and being ill, do not belong to each other essentially, for they can be separated in a way that the physician is different from the ill person. "If they were to belong to each other essentially and necessarily, then the moved would move by itself, and

the mover would be hidden from us."

Another lengthy argument is advanced by our philosopher concerning the matter of a "totality" being moved by one of its parts.

If we suppose that there is a totality A B in which A is the mover and B is the moved, A sets B into motion either by pushing it or by pulling it. In any case if B is in motion, A must also be in motion, for both form one totality. When B ceases to move, the mover A also ceases to move. Even if we suppose that each part of the totality is selfmoved, when one part is at rest, the other part or parts must also be at rest. An example of such a case is a group of several persons who are bound together with one rope and who are passing through a tunnel. The totality here is self-moved, but when one part comes to rest, the totality must come to rest, and when one part is in motion, the totality must be in motion. "This is true of any totality whether it 37 be made up of mover and moved or of self-moved parts."

Ibn Bājjah gives one example after another in lengthy detail to show how simple natural bodies and their compounds are self-moved and yet are "composed" of mover and moved. For, again and again, his main consideration is the ascent to the Prime Mover using the Aristotelian physical axiom: "Every moved has a mover...."

(2) Thus far we have elaborated on the first major aspect of our present subject of discussion. The second aspect is the following,

Ibn Bājjah sees natural movement as intermediary between two opposite types of movement. The first is obligatory movement by a <u>qāsir</u>. The second is the voluntary self-motion of man. On more than one occasion, he confirms his transcendental classification of three general types of movement in which natural movement stands in the middle between two opposite types.

The first type is the movement caused by an external  $q\overline{a}sir$  and the movement of manufactured bodies. The manufactured form of a body "does not have the capacity of moving its matter nor of moving anything else. This is the difference between the forms of manufactured bodies and those of natural bodies. Forms of natural bodies have capacities by which natural bodies set into motion and are moved at the same time." An example of this first type of movement is a piece of wood which cannot become a bed by itself, or a bed which cannot move from one place to another. Another example is a stone, when it is thrown upward or even when it is moved from one natural place to another natural place, from right to left or left to right. It is clear that the stone does not move upward by its own nature; nor does it move from one natural place to another by its own nature. All natural places are equal for the stone; it happened accidentally to be in one place and not the other; and it needs a <u>qasir</u> to move it to This type is the lowest type of movement. that other place.

(

(b) The second type is the movement of natural bodies. This movement does not belong to any body as such, but rather to a body with "special It is not a movement in all directions, but rather in one status". direction toward the body's natural place. "For in so far as the stone is in potentiality is below and moves inasmuch as it has weight, the thing moved in it is its potentiality of moving downwards, and the mover is the weight. Hence, it moves with one kind of movement that is Hence, it is said to be moved by itself but with natural for it." restrictions, because "We use the expression moved by itself to indicate either that which is self-moved or that which moves naturally." The major difference is that the natural body moves in one direction and cannot cease to move willingly or knowingly. The special status of the natural body can be summarized in the following: The natural body in its totality (entirety), the moving and the moved parts, is in a condition of potentiality to receive either a secondary act, as in the case with the removal of the qasir, or a primary act as in the case of the  $f\bar{a}'il$  (agent of generation). When either act takes place, the moving part of the natural body acts on the moved part, and the totality moves. The similarity between the first and the second types of movement is that both are in potentiality to external acts. The difference between the two, however, is that the second moves by itself when that act occurs, and this brings it closer to the third type.

(c) The third type of movement is the voluntary movement of men to 43 which we shall devote a separate chapter at a later point.

### 4. The rational natural order and necessity

Ibn Bājjah's intention of developing a rational order in nature is very clear: every body has a natural place, and its movement toward its place is likewise natural. Thus fire whose matter is light ascends upward, and earth whose matter is heavy descends downward. Air and water move with relative motions in either direction. This natural motion is, at the same time, understood as the fulfill—ment of the body's form. The motion of a body toward its natural place is not, therefore, related to external agents, but rather to the form or, in other words, to the nature of the body itself. This movement, however, occurs in one direction only, and the body is not capable of controlling it.

The starting point here is the definition of nature, and Abū Bakr is satisfied with a descriptive definition of nature. Nature "is the cause of movement and rest in natural bodies", or again, "A natural body as such, is that which is moved by itself." The weight of the natural body, heavy or light, constitutes the principle of movement impelling natural bodies to their natural places. Thus, contrary to a manufactured body which requires an external mover, a natural body has an inner drive toward self-actualization. Existence,

then, is assumed to be of two kinds; that which exists by nature which is called natural, and that which exists by art which is called artificial or manufactured. To the first category belong all natural things such as animals, plants and the simple bodies, fire earth, water and air. To the second belong all manufactured things such as tables and chairs. The main contrast which illustrates nature, however, is that which is drawn between what is caused by nature and what is the result of chance or spontaneity; or to put it in other words, between necessary and accidental acts. Whatever is caused by nature is regular, constant and necessary, and whatever results from chance and spontaneity is exceptional and accidental.

Certainly Ibn Bājjah here, as in most of his physical doctrines, follows Aristotle's theory that regularity is a characteristic of nature, while irregularity is the characteristic of chance and accident. This means that nature follows the same pattern or patterns, and works in accordance with rules and laws. Further, nature does not act voluntarily, nor does it diversify its actions. Hence, "natural" is used in opposition to both "accidental" and "voluntary". If we exclude what is accidental and what is voluntary only nature remains as a force dealing with inner action or being acted upon. This understanding of nature is further explained by the differentiation between "natural" and "being in nature". In addition, this understanding of nature makes nature, as a cause, strictly determinate unlike any accidental cause. Nature, therefore, constitutes a subject

which can be studied as a science in which motion is the main issue, for "motion is adherent to nature, and nature is alive through motion.

Motion is the most distinguished sign of life, the factor most peculiar 46 to life and the most obvious to the sense of perception."

Necessity is the mark of nature. It is necessary that a free stone should fall and that smoke should rise upward. This necessity, however, is not without any purpose. It is related to all the conditions which are necessary for the function and the coming to actualization of whatever is natural or produced by nature. Examples of such necessity with a purpose are food which is necessary to the animal, since without nourishment the animal would die; or rain which is necessary for the seeds in order to grow, for without water being mixed with the earth a plant does not germinate from a seed. must be noted here that some processes in nature exhibit a necessity which does not seem to have any purpose or end. If these processes were put into the general movement of all things, however, it would become clear that they are directed toward an end. Examples of such processes could be the circular movement of the celestial spheres, or the laws of astronomy and the mechanical laws of motion. But again, if these processes were seen in connection with the general conception of the rational order in nature, it would appear clearly that nature does not act in vain.

The philosophy of nature is the science which studies the

general rational order of nature. This science is not limited to inorganic (inanimate) bodies; rather it includes living beings of all types. It includes the (floating) spheres which are considered to be perfect and complete, and it includes unfimished bodies. That is why "nature" is a <u>mushtarak</u> (equivocal) term (i.e., a term used in the way of association) which is used for many different subjects. It is, for example, connected with the term <u>kosmos</u> in such a way that <u>Meteorolgy</u> is a part of natural philosophy as essential as <u>Generation and</u> <u>Corruption</u> and <u>De Caelo</u>. It does not necessarily deal with the particularity of this or that body, and if it does, this is only in order to reach that which is common to all natural bodies.

The common factor among simple bodies, animals, and the spheres is that all move by themselves. They vary, however, in their mixtures or natural dispositions; or to use an Aristotelian term, they vary in their forms. Their different forms are their "natures"; for it is more appropriate to relate the nature of a thing to its form than to 19 its matter. The degree of perfection of the "nature" of a body, which is directly related to its final goal, makes the body relatively free or not free of necessity.

It is clear from the rational order of nature and its necessity or regularity, that the question of motion is directly related to the question of the Prime Mover. Everything that moves naturally

moves toward its perfection and self-actualization through the impetus of the form and the assistance of its matter. The Intellect is the form of forms and their ultimate end. Everything natural moves toward that end whether directly or through the general movement of nature. This brings us back to our starting point in this chapter. If everything has a place toward which it strives, the place itself is determinative of the properties of the body. The place is the form of the body toward which the body moves, and it is this which produces the qualities of the body in turn. The Intellect, which is the form of the intelligibles, gives the intelligibles their qualities. This process is applicable to all bodies down to natural bodies. The natural place of a body itself determines the activity of the body, for natural places do not differ in their realtive positions only, but also in the potencies they possess. "The positions of these potencies relative to each other are parallel to the positions of the perfections relative to each other, because the potencies follow their perfections."

#### II The Conditions of Movement

## 1. Concerning the essence of matural "shawq" (yearning or desire), or the theory of the four causes

It was Aristotle's doctrine that in the relation of form and matter we can find an explanation for movement in particular and for change in general, and for all states of existence. Since every existent thing must be made of some material element or elements and a form which determines the matter of the existent, it is necessary then that matter and form are the constituents of all existents. It is clear, however, that neither one of these two principles is independent from the other except in the abstract. Form without matter is merely impossible and "matter without form cannot take place."

52

In his "speculative sciences", Ibn Bājjah adopts this doctrine of Aristotle along with the theory of the four causes: material, formal, efficient and final causes.

As a faithful Aristotelian in his philosophy of nature, Ibn Bājjah proceeds in his commentaries on al-Samā' (The Physics) to introduce the theory of the four causes in a typical Aristotelian fashion. The main factor which should be noted here is Ibn Bājjah's stress upon a remark which helps in overcoming what appears to be a type of dualism in the Aristotelian system of matter and form. He

asserts that "nature in the proper sense is identified with the form." Aristotle, of course, regards matter as the factor of potentiality, and form as that of actuality, but Abū Bakr seems to have taken the idea further by asserting that "form is nature". Matter assists the form in the process of actualization of natural bodies; therefore, it is a principle of nature like form, although it does not have the priority of form. Things which have forms "have their natures", and things which are still potential are "according to mature" only. This preference of form over matter will be shown clearly as our study advances to consider man's voluntary movement and the movement of the intelligibles, as well as Abū Bakr's adherence to the Platonic doctrine in his "ultimate science".

In a special short treatise entitled Fi mahiyyat al-shawq al-tabi'i(Concerning the Essence of Natural Yearning), i.e., yearning for knowledge of the nature of things, Ibn Bājjah colours the theory of the four causes with his own mystical and spiritual style and tendency. Let us now explain the theory of the four causes as seen by our philosopher.

Similar to the priority of the cause over the effect and the mover over the moveable, the first of the speculative natural tashawwuqat (yearnings, desires) which has priority over other tashawwuqat is to know the substance of the thing. If the knowledge of the substance were granted without its matter, there would occur

a second tashawwuq (desire) which demands to know what the thing is made of. When the matter is identified along with the form, a third tashawwuq takes place, which demands to know what caused the unification of form and matter. This cause is the near mover (first mover) or the efficient cause. When this is identified, a fourth tashawwuq also takes place which demands to know: why does the thing exist? Or why did the mover cause the motion? And for what purpose? When this is identified, the natural shawq ceases completely. If we consider each one of these four separately, the formal, the material, the efficient, and the final causes, in order to know their ultimate origins, we find that they do not regress ad infinitum. We therefore reach a matter which has no matter, i.e. prime matter, and when this is achieved, the shawq concerning this cause ceases completely, for the tashawwuq was for the sake of this cause. Similarly when we are granted a form which has no form, an agent which has no agent and the ultimate final cause, all natural tashawwuqat come to an end. These last three, the ultimate form, the ultimate efficient cause and the ultimate final cause are different terms for the same substratum. All, along with the first shawq are naturally demanded by the speculative faculty which we possess through our nature.

After having introduced the Aristotelian theory of the four causes by means of the theory of the natural shawq, which is the result of our speculative nature, Ibn Bājjah proceeds to speak about

another shawq which although not necessarily natural is directly related to the natural shawq. It is a shawq to know whether there is a parallelism between the intellectual existence and the external world. Different from the natural shawq, which is expressed by our question mā (what) when we ask: "what is the thing?" "what constitutes it?" and "what is its cause?" this other type of shawq is expressed by our question hal (is it or does it). Thus we ask: "does the thing exist?" and "is its existence in matter or in the mind?" Such questions may be related to nature and may not be related to nature. "Questioning by the expression hal (does it exist)", Ibn Bājjah informs us, "is to elevate the thing to the state of natural concepts in order to know what is indicated by the expression! After which it will be established, Ibn Bājjah concludes, "that every natural thing has two relations to our minds: the first is to be conceived absolutely.... The second is something which is always related to the concept, and that is the verification of the concept as a concrete thing."

Ibn Bājjah's concern here is that there are two types of existence: the intellectual and the external. The question of <a href="tasdiq">tasdiq</a> (verification, truthful assertion) is related only to whatever has an external existence; for "what has an external essence by which it exists does not exist in the mind only, and its composition is acquired from its external existence." This is the subject of that <a href="mailto:shawq">shawq</a> which is not necessarily natural but rather is related to nature.

whatever has an external essence and the composition of which is acquired from without, " has the cause of its existence not from within 60 but rather from without" and, therefore, the verification of the concept of such a thing depends on its external existence.

Abū Bakr illustrates his position by a significant example which sheds more light on our subject of discussion. "Every moved thing has a mover", he maintains. This statement is equal to saying that every effect has a cause. "Now, if that which causes the existence of the concept in our minds is an external cause", then the verification of the truthfulness of this "would be other than itself". This concept, however, "might take place without being related to any external cause, and if that is the case then the concept does not need to be verified through its external existence".

If we add to this position of Ibn Bājjah his acceptance of 61 the Platonic understanding of the "forms", then we can claim that Abū Bakr's conception of the "natural" is not necessarily identified with the factual and the concrete. The concept is identified with the factual only if it has an external essence, otherwise it may be a representative of an intelligible essence. Thus Abū Bakr's position is an original combination of the Aristotelian and Platonic doctrines, as will be shown throughout our exposition of his doctrine.

### 2. Three conditions of motion

After establishing the theory of the four causes as a precondition of motion and making clear that motion is nothing other than the process of unifying the four causes (or the two: matter and form) through a progression from potentiality to actuality, Ibn Bājjah proceeds to deal with the three main conditions of motion - infinity, place and time - and their consequences.

- (a) "It is clear from the definition of motion that motion is continuous", he says, "and it is clear from the definition of the continuous that it requires the [concept of] infinity", for everything that is continuous is always characterized by being divisible ad infinitum.
- (b) "In addition, motion is either a change from one place to another" or involves change in the mass itself; whatever type of motion we may consider it must involve a place. "Transformation, for example, is from one quality to another", and quality is a requisite of bodies, and bodies should occupy a space or a place. Similarly, growth and its opposite do not occur in a void, for Abū Bakr, like Aristotle, rejects such a possibility. Growth and its opposite, therefore, require places in which they occur. Further, "locomotion is from one place to another" and the requirement for place in this instance is obvious.

(c) Further, "every motion occurs at a certain time"; this is the third condition of motion.

It is very unfortunate that the text of book IV of al-Samā' which we have, where Ibn Bājjah discusses the two issues of place and time, is clearly incomplete. Abū Bakr's commentary on the first four books of the Physics ends as soon as he begins to deal with these two questions. The little we have and the scanty references to the questions of place and time in the other books of al-Samā' and elsewhere show that Ibn Bājjah follows the steps of Aristotle's argument without making a great contribution of his own to the doctrine of place and time. This is not the case with the question of infinity concerning which we seem to have all the argument which was put forward by our philosopher.

### 3. Infinity and indivisibility

Ibn Eajjah's concern in discussing the question of infinity is not a digression from his principal interest elsewhere in al-Samā' in particular and his philosophy of nature in general, namely, the matter of the ultimate Prime Mover. To use Ibn Rushd's expression, "he [Aristotle] is obliged to examine these matters in order to examine the First Mover."

The infinite is a principle which does not have a further

principle on which it is dependent. If it had a further principle, it would then have a limit; and if such were the case, it would be fimite. The infinite, therefore, is not caused by another principle; for rather "it is the principle of other principles." It is not created nor is it, therefore, subject to corruption; and whatever is neither created nor subject to corruption and continually exists must be etermal. The proofs of the existence of infinity offered by Ibn Bājjah are basically the five Aristotelian verifications of the existence of infinity: the infinity of time, the infinity of the divisibility of corporeal bodies, the infinite succession of the existents, infinity as opposite to the finitude of a corporeal thing and, finally, the ability of the intellect to comprehend the infinity of numbers and of the world above the lumar spheres.

The subject of infinity, however, is not without problems.

If we suppose that infinity does not exist, many problems would face us, such as the implication that movement and time are finite, created and not eternal. Such a supposition would annihilate all principles of mathematics. On the other hand, however, if we suppose that infinity exists in things such as lines, surfaces or bodies, other problems will arise. For example, if we suppose that an "infinite" thing exists in actuality in a way that all its parts exist, there will be a contradiction in terms between "infinite" and "actual".

The starting point in approaching this problem is to examine what is meant by "infinite". The expression "infinite" is used to mean one of three things according to Aba Bakr.

- First, to indicate something which does not have a limit, like sound.
- Second, to indicate something which cannot be perceived by sense perception, as when we say that a point is infinite or that the ocean is infinite.
- Third, to indicate something which has been left indefinite 65 (infinite). such as lines and numbers.

The expression "infinite" might also be used to indicate other things. What is sought to be examined by our philosopher, however, is the "third aspect" or meaning of infinite.

Nothing, however, even a line or a number, can be infinite and exist actually at the same time. If it exists actually, this means that it exists with all its parts; hence, we can add an additional part to these parts. Thus a contradiction arises because with the addition or subtraction of a part the infinite can be made larger or smaller, longer or shorter, etc.... Hence, Ibn Bājjah might agree with Aristotle's definition of the infinite as "that which always has a part (or something) outside it". Abū Bakr, however, quickly notes here that this is true only if the infinite were to be a body, a notion

which he has already rejected.

In order to be able to identify the infinite with the Prime Mover, Ibn Bajjah strives to make clear that the infinite is not corporeal. If the infinite were a natural body, it would be either simple (one of the elements) or composed (one of the compounds of the simple natural bodies). Let us suppose that it were simple and infinite; then it would not be able to move except possibly with a circular motion, because it would not have a place to which to move nor a place in which to rest. Anything, however, that can move only with a circular motion and which does not have a place to move from nor a place to rest in, is not a matural body; neither does it have in itself any nature or principle of change. It cannot, therefore, move with even a circular motion, because what is set into circular motion moves from one point to the same point in a certain time. Such a movement is impossible because we cannot have an infinite body which moves an infimite circular movement in a given time. For such a movement to occur, the infinite would either have to move outside time - and there is no movement outside time, for time is infinite and eternal - or the body would move through the movement of its parts. If these parts move with a circular motion, this would mean that the body itself is circular and would not be infinite. Further, since the parts of a simple body are analagous, then the movement would be due to an external qasir, and the body would not be infinite.

In addition, simple movement is of three kinds: toward the centre (downward), from the centre (upward) and around the centre.

The first two movements are those of earth and fire, and the third is that of water and air. In any case it is necessary that each body should be in a position or a place according to its weight. If it were infinite, then it would not be in a place; or the place would be infinite, and there would not be a centre nor an up or downward.

Further, such an infinite body would annihilate the other three nat
68

ural bodies and occupy the whole infinite place by itself.

These are a few samples of the subtle way by which Ibn Bājjah conducted his discussion concerning the infinite, afterwards to conclude that "the infinite is not a compound (composed body) nor a simple body." Yet the infinite exists: otherwise movement would be impossible, time would be finite, and the sciences-such as mathematics—would collapse. Let us take an example to show that the infinite exists even in magnitude. "We say", Ibn Bājjah declares, "that infinity in magnitude exists in the straight line, and there it should be sought." A straight line becomes finite only when it represents something such as a straight line of fire, earth, plants etc. It is always given a limit by something else; otherwise infinity in the case of a straight line plays the role of its genus. "Unlike a circle which is finite by itself, a straight line is finite only through something else." As he put it in other words, infinity in magnitude "can exist"

and cannot exist. It is impossible to exist when it is supposed to be actual, but it is possible to exist when it is taken to be 69 potential."

More important however, is the infinity of magnitude in terms of divisibility. Here also the infinity is potential. When we divide a magnitude into two halves, these two can in turn be divided into halves ad infinitum. The basic premise here is that the movement requires the divisibility of the magnitude, because "there is no motion in what is not divisible." Further, since indivisibles cannot constitute a continuum, which is a requirement of motion, it must follow that a continuous magnitude is that which is infinitely divisible, or to put it in Ibn Bājjah's own words: "The continuum is not divided into what is not divided."

Ibn Bājjah considers the subject of divisibility ad infinitum of the continuum and the issues related to it as one of the two most 71 important questions raised by Aristotle's Physics. The other is the 72 question of the first mover which will be discussed later. The starting point here, is that every quantitive or qualitative movement or change is divisible. The movement or change being from one thing to another, the thing moved or the changeable entity should be in one of the following places: in the thing "from which" the changeable has moved, in the thing "to which" the changeable moves, in neither one

of the two, or part of it in the thing "from which" and part in the thing "to which". The entity moved cannot be in the thing "from which"; otherwise it would not yet have changed. It cannot be in the thing "to which" either, for then it would have changed instantly or change would already have taken place. In addition, it is not possible that it should be in neither one of the two. There remains only the possibility that part of the changeable is in the thing "from which" and another part is in the thing "to which", and this, of course, means that it is divisible.

Now, a moveable entity is divisible in one of two ways. The first is illustrated when we say that a continuum is divisible, taking into consideration the extremities of that in which continuity takes place. The second is exemplified when we say that a body is divisible when it has two opposite parts, one hot and one cold, or one higher and one lower, etc.. The moveable entity which moves in a place is clearly divisible, because it is set into motion as a body, the parts of which are similarly related to the place. The moveable which generates or perishes is divisible since generation and corruption do not take place instantly, but rather in time where one part perishes and is replaced by another. The same holds true for the movement of growth. Transformation, however, was a subject of dispute. Some of Aristotle's commentators were confused concerning transformation and whether it involves change from one thing into another or whether it

takes place in the same thing itself, as when we observe that the identical quantity of water has become cold after having previously 74 been hot.

Ibn Bajah has solved the dispute and confusion in a very interesting and original way. His solution is set forth in his commentary on bokk VI of the Physics, and is summarized by Ibn Rushd in his Intermediate Physics VI, 7 where he says:

Avempace has solved this difficulty by contending that the philosopher [Aristotle] did not mean by the 'divisible' the divisibility of magnitudes at the end of their motion but rather the divisibility of something changeable during the interval between two contraries existing in it, i.e., between the terminus a quo and the terminus ad quem. For Avempace believes that the latter kind of divisibility is peculiar to that which is changeable in time whereas the divisibility at the extremities of motion applies to both kinds of changeable objects, namely, those which change in time and those which change without time. 76

Ibn Rushd, however, is not particularly pleased with this interpretation of Aristotle by Abū Bakr. "I say that is falling short in understanding Aristotle's demonstration", he declares. If what Aristotle meant to say is understood correctly, then "there is no need to interpret Aristotle, claiming that the divisibility which he meant is that of the changeable during two opposite accidents 77 instead of at the end of its motion as Abū Bakr says." He adds:

Inasmuch as it is evident that Aristotle does not mean by his statement 'from one thing to another' from one contrary to another, for in that case the demonstration would then be particular and not universal, i.e., applying only to certain changes, such as are in time, but not to all changes, it follows that what he means by that is from one state of rest to another. 78

Ibn Bājjah's interpretation, however, is deeply rooted in his understanding of Aristotle's Physics in general and book VI in particular. The ancient commentators, according to him, based their doubts concerning Aristotle's statement, "Every moveable is divisible", on the fact that some kind of change takes place instantly and not gradually. "Aristotle, himself, had admitted that in both book I and book VIII [of his Physics]." This fact, according to the ancient commentators, means that it is not necessary that a part of the changeable should be in the thing "from which" and another part in the thing "to which" and, therefore, it is not necessary that "every moveable be divisible". Ibn Bājjah, however, declared: "Despite all this, I say that they did not give the matter enough consideration." Here our philosopher proceeds to interpret Aristotle's position and explain it in three successive steps:

(a) Aristotle shows in the end of book VI that anything which is indivisible cannot have motion and cannot be a body. It follows from this that everything divisible is moveable. We can, through the fact that every body is divisible, either potentially or actually, and

through the method of "conversion", reach the conclusion that anything that is indivisible cannot be a body and cannot have motion and, therefore, that the moveable is divisible whether it moves instantly or 80 gradually.

- mover (agent of transformation) which is always outside the entity.

  Aristotle himself, had made this clear when he showed that selfmotion belongs to what moves naturally in a local movement only. Now
  the agent of transformation should have a position in relation to the
  transformable entity. It is clear also that the transformable entity
  has a certain position in relation to the agent. When the body starts
  to change (transform), it changes from "from which" to "to which".

  The conclusion which Ibn Bājjah draws here is that transformation
  does not take place instantly; otherwise the agent would pervade the
  transformable entity throughout and would be divided through the
  entity's division as is the case with the weight of natural bodies.
  Only in the case of forms can instant "movements" take place. The
  forms do not come-to-be gradually, and they pass away instantaneously.
- (c) At this point Ibn Bājjah develops his theory that there are two types of divisibility. Aristotle, according to Ibn Bājjah's interpretation, uses the expression divisibility to mean both of these. The first is that which is defended by Ibn Rushd, "the divisibility of magnitude at the end of the motion". The second is "the divis-

ibility of something changeable in the interval between two accidental contraries". This second type of divisibility which is put forward by Abū Bakr seems to be more logical in relation to the continuum as represented by a line or by time. Any point on a continuous straight line and any moment in a continuous segment of time, for example, always form supposed or accidental extremities. The extremities which are formed by a point or a moment themselves are other points or moments on the continuous line or time respectively.

Divisibility, however, is a relative matter; the place of a body is indivisible in relation to the body itself. "The place of the pen by which I am now writing is indivisible in relation to the pen itself, although it is divisible in relation to a thing smaller than the pen", Abū Bakr remarks. Hence, infinity and divisibility require dealing in the indivisible. The concept of the indivisible was misunderstood by the commentators who claimed that Aristotle speaks only about the point and the moment as indivisible units of a line and time 82 respectively. Indivisibility as seen by our philosopher, however, is an expression which is used in two ways: (a) Either in relation to indivisible units such as a point or a moment, each of which does not form a continuum in itself. (b) Or in relation to the continuum per se as far as it is not represented by any particular continuum whether it be a movement, a line, or time.

This latter meaning of the indivisible interests Ibn Bājjah to the extent that he considers it one of the two most important issues of the Physics. He remarks:

I did not undertake the task of working on the easy subjects of the Physics (al-Samā al-tabī ī) but rather because it includes the principles and because everything that comes after depends on it. I have occupied myself with two issues in particular because of their subtlety. The first is [exposed] in the VIth [book of Aristotle's Physics] when Aristotle speaks about the indivisible.... Consider how in this book Aristotle is always introducing you to some very useful ideas in this science. 84

The subtlety of this issue comes from the fact that the indivisibility and the infinity of the continuum as such, are two aspects of the same fact. This fact should become clear at the end of al-Samā', or to be more precise at the end of book VIII where Ibn Bājjah deals with the question of the ultimate Prime Mover. "The last thing to be clarified in this part [i.e. al-Samā'] of natural 85 86 wisdom is this idea", Abū Bakr affirms. That is because the quest for the Prime Mover, which is the central issue of natural philosophy, requires an hierarchical classification of abstraction through which we may ascend en route to the infinite and indivisible unmoved Mover. This is the summit of human desire and knowledge.

## 4. The eternity of place, time and movement

It has been established that place, time and movement are con-

timum (s). It is impossible, however, that a continuum should be made up of indivisible parts. That is because the indivisible is that which does not have parts or extremities (limits) through which it can come into conjunction with another indivisible to form a continuum. Hence, a continuum is not a totality of indivisibles. For this reason our philosopher goes into lengthy arguments to prove that the line as such, which is a continuum, is not made up of points; nor is time, which is also a continuum made up of "nows". Similarly, movement, which is a continuum like a line or time, is not made of indivisibles; rather it is divisible ad infimitum.

The indivisible, however, is a reality. It can be only one of two possibilities: either that indivisible which we have considered and which is Ibn Eājjah's concern, i.e. the indivisibility of a thing in relation to itself, or the indivisible as represented by the point, 87 the "now" and the limits of movements. The "now", for example, is a limit between the past and the future. It separates them or completes them without being part of either of them. The "now" in which a person dies, is not part of the past nor is it included in the future; otherwise, the person would have died either before his actual death or after it. Thus the "now" cannot be divisible, and if it were divisible, the limit which separates the two parts of the "now" would be the "now" in reality. There are no movements, therefore, in the "now", nor is there rest. Movement and rest require time, and the "now" is not time but rather the limit of time which commects one seg-

ment of time with another segment of time without being part of 89 either of them.

Time and motion, however, coincide with each other; or, to put it in different words, the parts of time are parallel to those of motion. Half of a motion which requires a certain time would require half of the time of the total motion. Similarly, the distance or the place of the motion coincides or is parallel to both the motion itself and its time. We do not need to elaborate here since this shall be made clear when we deal with the laws of motion in the last part of this chapter.

It should be added, however, that since the limit of time the "now", the limit of a line or magnitude "the point", along with the limit of movement are not divisible, then it is impossible to grasp any beginning or end of time, place and movement. Since the limits of time, magnitude and movement are not time, magnitude or movement respectively, and since they continuously separate or make contact between two parts of their subjects, it becomes clear that they are not the beginning nor the end of their respective subject: time, magnitude and movement. If we add to this proof of the eternity of time, place and movement the divisibility of time, magnitude and movement ad infinitum, as we have mentioned earlier, we should have two ways by which we can prove the eternity of all three; time, magnitude and movement.

The significance of the eternity of movement and its conditions, time and place, is obvious. Every moveable has a mover, and every movement has a cause. Self-motion is included, for self-motion is that in which the mover is within the moved. Through the cause of one motion we ascend to another, until we reach the Prime Mover, whose function it is to set into motion eternally without being itself moved.

### III Some Specifications of Movement

### 1. Three types of movement

Everything that changes or, more specifically, everything that moves, can move only in one of three ways:

- Accidentally, as when we say that a musician moves or walks, since it is not in the definition of a musician that he should move essentially.
- Partially, when only one part of the thing has changed or moved, as when we say that a person has been cured when his eye or hand has been cured.
- 90 Essentially, like a stone which descends and smoke which ascends.

Similarly, the mover is either accidental, partial or essential. Now, since change or movement necessitates two successive states in the moved entity, one preceding the other, the type of movement will be determined by the state "from which" or the state "to which" the thing moves. Generation, for example, is change from a state of 'adam (non-existence) to a state of existence, while corruption is the opposite, a change from the state of existence to a state of non-existence. In addition, change takes place in one of the three following ways:

- Something concrete and positive (existent) changes into an opposite concrete and positive thing (existent) as when a white thing changes into a black one.
- Something negative (non-existent, 'adam) changes into an existent thing such as the change from ignorance to knowledge.
- Something existent changes into a state of non-existence.

These three ways of change, however, may be reduced to one type only. The second and third, which are equivalent to generation and corruption, indicate change from non-existence to existence or the other way around. They are not changes in the sense that one and the same thing changes in regard to quality, quantity or place. It follows that movement in the real sense is restricted to the first of 91 the three ways just mentioned.

In addition, one change can be distinguished from another by its relation to the categories in which movement or change can take place. Change in the substance, generation and corruption, has just been excluded. The remaining categories in respect of which movement 92 can take place are quantity, quality and place. The first is the movement of growth or its opposite. The second is the movement of transformation, and finally the third is local movement which is movement par excellence. Now, the expression "movement" is used in two main ways:

- Either generally, to indicate any type of change; this includes growth and its opposite, transformation and local movement.
- Or specifically, to indicate local movement only or movement in a place. Now, "It had become clear", Ibn Bājjah declares, "that change is either [general] change or movement [in particular]. [General] change is generation and corruption...and movement is [in turn] either 93 general or particular", as we have seen.

### The opposite of movement

Contrary to things which move, things which do not move are of three types, and a thing is immoveable in one of three cases:

- When it is not its function to move, as when we say that sound is not seen.
- When it moves with great difficulty, as when we say that a pig does not become angry, even though from time to time it may actually grow angry but does so only occasionally.
- When a thing whose function it is to move is not, in fact, moving;

  94

  this type of non-moving is called "rest", and this is the general opposite of movement.

Ibn Bājjah, however, finds the opposition of a movement by another movement to be more fundamental than the opposition of a movement by rest. In order to explain how a movement opposes another, Abū Bakr speaks of the conditions by which a movement is distinguished from another or considered one and the same. A movement is considered

one and the same when it satisfies three conditions. It should involve the same moveable, the movement should be of one type only, and it should occur at the same time without any intervening rest, in order that the continuity of the movement not be interrupted. The unity of time, the unity of the type of movement and the unity of the moveable object, therefore, are the conditions under which a movement is considered one.

After having established that rest, in general, is the opposite of movement, and after having established the conditions by which a movement is considered one and the same movement, Ibn Egjah proceeds to speak about the opposition of one movement to another movement. Where one seeks for the contrary of movement, it is more proper to say that one movement opposes another movement, Ibn Egjah holds, because rest is the 'adam of movement, and 'adam is not something existent that is opposite to movement. One rest, however, can oppose another rest and can be distinguished from another rest in a fashion similar to the distinction of movements. Rest, for example, may either be ratural or against nature (violent); according to this view when a stone is stopped by an obstacle from moving downwards, its state of rest is violent and not natural. Similarly, a light body such as fire or smoke might under some circumstances be swept violently downward and rest there awaiting the removal of the offsir.

This distinction between two types of rest, the natural and

the violent, is itself the distinction between two opposite movements. Natural rest follows natural movement and precedes violent movement; violent rest follows violent movement and precedes a natural movement. The opposition between a natural movement and an opposite violent one due to a qasir is more clear in the case of local movement than in other types of movement. Although we can find this opposition between natural and violent movements in the other two types of movement as well, the opposition of one movement to another is stronger than the opposition of movement to rest, "because the opposition between two movements is opposition in the species, while the opposition of move-To put it in different words, ment to rest is in the genus" only. rest is generally the opposite of movement, but the opposite of a certain movement is not rest; rather it is another movement. The best example of this distinction is the opposition between a natural and a violent movement.

The opposition between movements, however, holds true only in the case of created movements which is subject of coming-to-be and corruption. It does not hold true in the case of continuous movement. Movement in general does not necessitate an opposite movement whether the movement be continuous or not. It is more appropriate, then, that continuous movement should not have an opposite and contrary movement, 98 especially since it does not have an opposite of any kind at all.

# 3. The contiguity of the mover and the moved

It is appropriate here to distinguish with Ibn Bājjah among a few terms; ma'an (together), tatālī (succession), tamāss (contact), tashāfu' (contiguity), and ittisāl (continuity) are terms which are studied and distinguished from one another in al-Samā'. Without becoming involved in details we may say that:

- Two things are "together" when they are in one place without being confused with each other and without the place being divided into two 99 places.
- One thing is "in succession" to another, when it comes after the other without having any third thing of the same nature intervening in between.
- Two things "contact" each other, when their extremities or limits are together.
- Two things are "contiguous" when they are together, one succeeding the other and contacting the other, all at the same time.
- One thing is "continuous" when its "supposed" parts are together, successive, in contact with each other and contiguous in a way that 100 they form one unit.

It is the fourth of these five terms which concerns us here.

It is clear that the contiguity of the mover and the moved takes place only when both the mover and the moved are corporeal. A moved object is set into motion by a mover in one of four general ways: carrying,

circulation, pulling or pushing. The first is accidental, it is a process of setting into motion because the moved thing is part of another thing which is the mover. The second is a composite of both the third and the fourth. It follows that setting into motion in the lol proper sense can be reduced to pulling and pushing only.

When a movement is violent, there are necessarily implied the presence of three factors: two opposite forces and one substratum. The opposition between the two forces is called taghālub, which means overpowering or surpassing another force or trying to gain ascendency over the other. Taghālub is a process which precedes the domination by one of the forces, the ghālib (overpowering force), which in turn becomes a cāsir, or a force which obliges another to do a thing against its will or nature. Ibn Bājjah illustrates this process by an example which is found in the beginning of his commentary on Aristotle's Meteorology (al-āthār al-ulwiyya). He speaks there of the taghālub between the lightness of the air enclosed in a ball and the heaviness of the brass, when a ball of brass filled with air floats upon the surface of water.

In his commentary on al-Kawn wa al-fasad (Generation and Corruption) Ibn Bājjah explains that the contiguity between the mover and the moved and consequently the taghalub may be natural or violent.

Natural contiguity and natural taghalub take place in compounds of

natural bodies which have opposing powers. Everything that has opposing powers is potentially one and makes up one substratum. In such a case a natural body will be both active and acted upon at the same time. One of the two forces, however, will be victorious (ghālib), and the 102 other will be defeated (maghlūb).

The contiguity between the mover and the moved under some circumstances, however, might be doubted, because the mover might seem to be setting the moved object into motion from a distance. As an example of such a case consider the magnet which can set a piece of iron into motion from a distance. Ibn Bājjah, however, utterly rejects such a possibility. The direct or first mover of the piece of iron is not the magnet, but rather the air which surrounds the piece of iron and which, in turn, is set into motion by the magnet which is the last mover in relation to the iron but the first mover of the air. If the magnet were separated from the air by a layer of wax or some similar thing, the first mover of the air would then be the wax, but the last mover in the sequence would still be the magnet.

By means of such arguments Abū Bakr is preparing the path to approach the concept of the Prime Mover throughout his physics.

#### 4. Measuring movement

In order for a movement to be compared with another movement,

both movements should be of the same type. A local movement, therefore, can be compared with another local movement. Similarly, a movement of transformation or growth can be compared with another movement of transformation or growth. Time, however, is a common factor by which we can compare a movement of one type with a movement of another type. Thus, for example, we can say that a certain type of local novement and certain movement of growth require an equal time.

Abū Bakr strives to establish some essential fixed rules of movement. The mover, the moved, the time of the movement and the distance are the four essential elements through the relation and correspondence among which movement can be measured by fixed rules. When the force of the mover and the resistance of the moved remain the same, for example, the distance which is traversed by a movement in a certain time can be doubled when the time is doubled. Similarly, the force can be doubled; and in that case, if the resistance of the thing moved and the time of the movement remain the same, the velocity 105 of the movement will be doubled.

In addition, Ibn Bājjah tries to establish a principle of hydrostatics, in terms of the position of a floating body coming to rest at the surface of the water as a means of calculating the difference in specific gravity between the mover and the moved. In al-Athār al-'ul wiyya he gives the following example:

Like air in a ball of brass, the air overpowers the brass and brings it upward to the surface of the water. A person may question when he sees the ball of brass floating on the surface of water, how does it float? We say that there is in the body (the ball) an overpowering (taghālub) of forces. The cohesiveness of brass overpowers the air inside it and does not let the air leak out, and the lightness of the air overpowers the weight of the brass in the water. Each one of them has two powers; one is overpowering, and the other is overpowered (one is victorious and the other is defeated). The cohesiveness of brass is overpowering but its weight is overpowered; and the lightness of air is overpowering, but the power of air to escape in relation to the cohesiveness of the brass is overpowered. 106

To this principle of hydrostatics Abū Bakradds a further principle which belongs to his dynamics. That is the principle that differences in specific gravity determine not only the direction of the movement, and, therefore, its tendency downward or upward in rest, but also its speed in moving toward its position of rest. The measure of gravity or of natural motive power, therefore, becomes dynamic. Ibn Bājjah thus makes the transition to an important new level of understanding in dealing with motion.

The important and essential shift which is introduced by our philosopher, however, takes place through the usage and understanding of two terms taghalub (overpowering) and kalal (fatigue). The introduction of this relation between "force" and "movement" gives new dimensions to Ibn Bājjah's theory of motions

Every moved thing has a first force (mover) which sets it into motion. Similarly, every mover of a certain body has a potential moved (moveable) body [corresponding to it], a greater [moveable] body than which cannot be set into motion by that mover. Hence, there is a minimum (lit. lesser) mover and not a maximum one, and [in opposition] there is a maximum moved and not a minimum one.... If the mover be doubled, it follows necessarily that the moveable thing will be set into motion by a faster motion and a longer distance. In addition, if the mover and the moved are corporeal, then the motion of the moved thing caused by the mover is necessarily not a natural [motion]. If each one of them is first (first mover and first moved) in relation to the other, then each one of them sets the other into motion, except that the force of the mover exceeds that of the moved.107

From this passage we can see that Ibn Bājjah construes the ghālib as the power of the body to move the maghlūb at a greater or lesser speed. The velocity is determined by the quantity of excess of the specific gravity of the mover over the resistance of the moved. Thus, Ibn Bājjah introduces velocity as the measure of gravity.

108

The idea of kalāl is another aspect of Ibn Bājjah's attempt to build a unified theory of motion. When the mover sets the moved thing into motion, the mover is affected by the dynamics of overpowering the moved thing. The opposition or resistance of the moved thing causes a motion in the mover, but the force of the mover is still greater than that of the moved. This opposition or resistance by the moved thing causes a gradual fatigue, kalāl, in the mover.

"And because the mover is set into motion by the moved, it becomes fatigued (yakillu) from setting the moveable [thing] into motion."

This is a process which ends by the exploitation of the force of the mover and ultimately the cessation of the motion, because the force of the mover eventually decreases to less than the minimum force which is demanded in order to set the moved thing into motion.

The <u>kalāl</u>, however, is not the ultimate end of every movement. When the force of the mover exceeds that of the moved thing in such a way that a fraction of the force of the mover can set the moved thing into motion for a period of time and a distance which does not upset the relation of the force of the entire mover to that of the moved, then no <u>kalāl</u> will affect the mover. Thus Ibn Bājjah remarks:

If we suppose that a mover sets a certain moved thing into motion and in turn, is set into motion itself by the moved thing, but its force exceeds that of the moved thing very much, then it is possible that a part of the mover set the moved thing into motion for a period of time and a distance, the relation of which to the [entire] mover would [continue] to be the same. 110

Thus, Ibn Bājjah accomplishes two major things:

- He establishes the possibility of an eternal movement in which the moved thing is set into motion by a fraction of the force of the mover. This is done in preparation for his dealing with the idea of the Prime Mover.
- He prepares the road for his dynamics which is one of his major contributions to physics and which is our next subject of consideration.

### IV Ibn Bājjah's Dynamics

### 1. Aristotle's laws of motion

Ibn Bājjah's doctrine of dynamics is formulated in opposition to that of Aristotle. Therefore, it is necessary here to expound briefly Aristotle's dynamics in order to make our own discussion clear. Dynamics is a branch of mechanics that deals with forces and their relation primarily to motion. Aristotle's dynamics, accordingly, are the same as his laws of motion which are first stated in connection with his rejection of the idea of the actual existence of a void and an infinity.

In Physics IV chapter 8 and Physics VII chapter 5 Aristotle presents his laws of motion. According to these laws the times of two motions - all other things being equal - are proportional to the tenuity of the media in which the two motions are performed, or to the weight of the moving objects or to the motive force of these oblics. Aristotle supposes, in fact, that the velocity of natural motion in a medium is determined by the ratio or proportion between the gravities or densities of the body and the medium. To put it in different words, the relation between the densities of a mobile body and the medium, by which the speed of natural motion is determined, is not an arithmetical difference, but a ratio or proportion, such as we symbolize by the sign of division.

When, consequently, we seek to determine the proportion of the speed of one natural motion to that of another by means of the Aristotelian law, we will be stating the proportion of one proportion to another proportion — a relation which, in the tradition of Euclid and of medieval mathematics, is one of geometric proportion — ality. 112

Aristotle's law, then, is construed as a general formula of simple proportionality, of the form V = F/R in which "V" represents the speed or velocity of the motion, "F" the motive power measured by the specific gravity of the mobile body and "R" the resisting medium whose resistive power is measured by its density and viscosity. The velocity of the body, then, is a function, not only of its inherent impetus, but likewise of the character of the medium through which it moves. Thus Aristotle's remarks in Physics 215a:

Now the medium causes a difference because it impedes the moving thing...and especially a medium that is not easily divided, i.e. a medium that is somewhat dense.... And always, by so much as the medium is more incorporeal and less resistant and more easily divided, the faster will be the movement.

and also:

We see the same weight or body moving faster than another for two reasons, either because there is a difference in what it moves through, as between water, air, and earth, or because other things being equal, the moving body differs from the other owing to excess of weight or lightness.

Aristotle's law of motion as presented here is not very satisfactory, despite the fact that it represents a crude dynamics.

As so construed, however, this law is incompatible with the basic dynamic assumption made by Aristotle himself, that when the density or "nature" of the body and its medium are the same, no movement occurs. In Aristotle's language, this is the assumption that an elementary body rests in a medium of its own nature or its "natural place". This assumption is obviously contradicted by the formula V = F/R; bythis formula if F = R, V will be not zero but one.

# 2. The theory of the original time of motion

Abū Bakr argues in opposition to Aristotle that it is the retardation of a motion rather than its time which is attributed to the medium. This opposition takes account of the assumption that a stone experiences a reduction in the course of its natural motion when it moves in a medium, whether the medium be water or air; but that it does not undergo a reduction in the course of its motion when and if it moves in a vacuum. This point is made clear by Wolfson in his <a href="Crescas">Crescas</a> Critique of Aristotle when he speaks of Ibn Bājjah's opposition to Aristotle's claim:

This view, however, was opposed by Avempace. The time of motion, according to him, is not due to the medium. Motion must be performed in a certain time, even if that motion were to take place within a vacuum. That time, in which motion is performed independently of its medium, is called by him the original time of motion, which remains constant and never disappears. The medium to him is not the cause of motion but rather a resistance to it. Aristotle's law that the time of two motions is proportional to their respective media is, therefore,

erroneous. It is only true to say that the excess in the time of two motions over their original time is proportional to the resistance offered by their media. 114

Ibn Bājjah maintained that if anything were to be set into motion in a vacuum, that motion would occur in time; for if the cause of retardation - which is the medium here - is eliminated, there would still remain an original motion and its original time. This motion is based on the idea that the proportion of one motion to another motion does not equal the proportion of the density of one medium to that of another medium. The proportion of the density of one medium to that of another medium, in fact, equals only the proportion of the retardation which applies to a subject of motion in the first medium to the retardation which occurs to the same subject of motion in the second medium. Thus Ibn Bājjah maintains:

In the fourth book [of the Physics], Aristotle had made a proportion between this confrontation of the plenum (malā') to the body which is moved in it, and between the potency of the void (vacuum). But the case is not like what is believed of his opinion; for the proportion of water to air in density is not similar to the proportion of the motion of a stone in water to its motion and its state in air. Rather, the proportion of the cohesive force of water, to that of air, is similar to the proportion of the retardation offered to the moveable by reason of the medium in which it is set into motion, namely, water - to the retardation occuring to it upon its motion in air. 115

The plenum (mala then, is neither a cause nor a condition of motion, unless in an inverted sense; that is to say, in so far as

speed, which is due to other causes. The cause producing the motion will remain the same, Ibn Bājjah believes, whether we assume or deny the existence of a vacuum. The medium will always be a cause of retardation, and natural motion in natural bodies will always be due to the fact that each element has a place to which it is naturally adapted, toward which it moves by an inner momentum, and in consequence of which it tries to escape from any other place in which it happens to be. Thus, when fire moves upwards this happens, not because it is escaping one part of a vacuum and entering another, but rather because of its endeavour to reach its proper place, which is the concavity of the lunar sphere. It is compelled naturally to forsake more remote places and to draw nearer to its natural place.

Having stated his opposition to Aristotle's law of motion which states that the whole time of motion is proportional to its medium and to the gravity of the moving body, as we have seen above, Ibn Eajjah proceeds to establish his own theory of the original time of motion. He maintains:

For, if the case here is as they [Aristotle and his followers] believed, then natural motion would be violent. Hence, if there were neither a resisting force nor an opposite, then how could there be any motion? It would necessarily occur in no time, rather instantaneously. What then could be said concerning the celestial bodies (the moveables which are in circular motion), where there is no resisting force because there is absolutely no deviation

(cleavage) of a medium involved, for the place of the circle is always the same. It neither occupies a [new] place nor evacuates another. For this reason, then, the motion of a celestial (lit. circular) body would be instanteous. Yet we observe that some of them are very slow, as in the case of diurnal rotation. [This is so despite the fact that] there are no resisting forces there and no opposites. This is due only to the distance in perfection (nobleness) between the mover and the moveable. When the mover is more noble (of greater perfection), the moveable must be of great speed; and when the mover is less noble (of lesser perfection), it will be nearer to the moveable and the motion will be slower. 116

Aristotle against Ibn Bājjah's theory of the original time of motion.

He argued that the media are not mere resistances to motion; rather,

in his opinion, they determine the nature of the motion. He begins with

Ibn Bājjah, saying that the velocity of an object in air is greater

than that of the same object in water, but he refuses to reach the same

conclusion as our philosopher. He claims rather that the difference

occurs, not because air offers less resistance than water, but because:

Motion in air is of an entirely different nature than motion in water. 'For motion in air is faster than in water in the same way as the edge of an iron blade is keener than that of a bronze blade.' Motion without a medium would be impossible, and the medium which causes its existence likewise determines its nature and velocity. 117

In his comments on Aristotle's Meteorology, Ibn Bājjah seems to have an explanation of weight and lightness and consequently of natural velocity, that is independent of a medium. Here the cause of

upward motion is attributed to the warmth which always comes from the celestial (lit. circular) bodies. This warmth causes the formation of composed bodies all of which tend to move upward! Bodies which do not find an escape stop wherever they encounter an obstacle. There, if it be reached by any warmth it is set into motion anew, and if it not be reached by any new warmth, it remains in its place until the obstacle is removed. Every body that is near to the earth will be thick, not of smooth density (structure) and immoveable in its totality, but whatever body can escape the grasp of earth will move with a circular motion. This is true because the thick and heavy vapours will not reach it. Even if it were reached by these vapours, it would still have a thinner (smoother) density due to the warmth of the sun.

Here, weight and lightness are explained in a way which dispenses with the requisite of a medium. The difference in the weights and lightnesses of the elements is explained as a factor which is due to the internal structure. This is made clear by a statement quoted above, that "the substance of the bodies by which they are simple 119 bodies is weight and lightness."

Weight and lightness and consequently velocity, then, are not conditioned by the medium. It is not necessary to assume that the medium is essential to the existence of motion. In fact, lightness is due to an external element, namely; the warmth coming from the celestial bodies. Similarly, upward motion is due to that influence

coming from above. Thus, the only ratural movement that can be called ratural par excellence is downward motion. Upward motion, on the other hand, is not ratural. It is explained by certain meteorological principles. It is due either to the pressure of the heavier elements upon the less heavy or to the influence of the celestial bodies; or in other words, to metaphysical influences.

It should be noted here that Ibn Bājjah never denied the existence of a medium but only sought to reduce the importance of the medium rejecting it as the determinant of the velocity of motion. His rejection was based mainly on his own theory of the original time of motion. This theory, which was his contribution, holds that the original time is constant and will remain the same despite the magnitude of the moveable object, which may be increased or decreased infinitely.

It is only the excess over the original time that varies in proportion to the increase in the resistance of the medium and to the decrease in the magnitude of the object. Aristotle's laws of motion, namely, that the whole time of motion is proportional to its medium and to the magnitude, is, therefore, erroneous. It is only the time of the motion additional to the original time that is so proportional. Hence, if we admit the existence of an infinite body, it would not have to perform motion without time, for the original time would still remain. 120

### 3. Ibn Bājjah's dynamics

The main aim of Ibn Bajjah's theory of an original time of

motion is to refute the dynamic theory and the "law of motion" which are advanced by Aristotle, who was seeking to deny the possibility of motion in a void in <u>Physics</u> IV, Chapter 8, 215a 2h, 215b 20. The two basic assumptions on which Aristotle built his dynamic theory and his law of motion are the following, as formulated by Moody: (1) That the velocity of free fall is determined by the ratio, and not by the difference, between the densities of mobile body and medium, and (2) that as the consequence of this rule, a corporeal medium of some density is essential to the motion of simple bodies at finite velocity.

These two assumptions are results of the fact that Aristotle considered the proportion between the speed with which a heavy body falls through a dense medium, and the speed with which the same body falls through a rare medium, to be the ratio of the densities of the two media.

For let B be water and D air; then by so much as air is thinner and more incorporeal than water, A will move through D faster than through B. Let the speed have the same ratio to the speed, then, that air has to water. Then if air is twice as thin, the body will traverse B in twice the time that it does D, and the time C will be twice the time E. And always, by so much as the medium is more incorporeal and less resistant and more easily divided, the faster will be the movement. 122

The implication of Aristotle's doctrine is that were a body

of any density at all to move by its gravity through a medium of zero density, it would move at infinite speed; for no matter how small a positive quantity may be, the quotient of that number divided by 123 zero will be infinite.

The above is the paradox which resulted from Aristotle's ratio theory. Now, Ibn Eajjah was able to see through this paradox and to solve the defect in Aristotle's theory by determining relative weights and relative densities on the basis of arithmetical differences, and not by ratio or proportion. For the velocity of the motion of a natural body — as conceived by our philosopher — was determined by the density of the moveable object mimus the density or retardation of the medium. This means that, were the density of the medium to be zero, the velocity would still be finite and would be based on the density of the moveable thing.

Ibn Rushd, despite his disagreement with Ibn Bājjah's objection, was one of the first scholars to discover the novelty and importance of this objection. In his commentary on Aristotle's Physics IV, Chapter 8 known to him as Text 71, we find the following:

Avempace, however, here raises a good question. For he says that it does not follow that the proportion of the motion of one and the same stone in water to its motion in air is as the proportion of the density of water to the density of air, except on the assumption that the motion of the stone takes time only because it is moved in a medium. And

if this assumption were true, it would then be the case that no motion would require time except because of something resisting it - for the medium seems to impede the thing moved. And if this were so, then the heavenly bodies, which encounter no resistant medium, would be moved instantaneously. And he says that the proportion of the arity of water to the arity of air is as the proportion of the retardation occuring to the body in water, to the retardation occuring to it in air.

And if this which he has said be conceded, then Aristotle's demonstration will be false; because, if the proportion of the rarity of one medium to the rarity of the other is as the proportion of accidental retardation of the movement in one of them to the retardation occuring to it in the other, and is not as the proportion of the motion itself, it will not follow that what is moved in a void would be moved in an instant; because in that case there would be subtracted from the motion only the retardation affecting it by reason of the medium, and its natural motion would remain. And every motion involves time; therefore, what is moved in a void is necessarily moved in time and with a divisible motion; and nothing impossible will follow. This then, is Avempace's question. 124

The foregoing is Ibn Rushd's formulation of AbūBakr's disagreement with Aristotle's law of motion. According to this formulation and according to Moody's understanding of Ibn Bājjah's 125 dynamics which was based mainly on his reading of Ibn Rushd, our philosopher's law of motion should be construed as a general formula of the form V = F - R in which "V" represents the velocity of the movement, "F" the force of the moveable body and "R" the resistance of the medium. The velocity of the body, then, is a simple deduction of the resistance of the medium - measured by its density and

viscosity - from the force of the moveable body, or its motive power measured by the specific gravity of the moveable itself.

The form V = F - R, however, represents only one aspect of Ibn Bājjah's dynamics. It represents Ibn Bājjah's rejection of Aristotle's law of motion as a general formula of simple proportionality of the form V = F/R. However, Abū Bakr's contribution to the building of a unified theory of motion and an advanced dynamic theory is not limited to this objection alone. As we have seen earlier, an important and essential shift in thinking was introduced by our philosopher through his use and understanding of the co-related terms taghālub and kalāl.

Taghālub is a process of confrontation between two forces, especially in the case of violent movement, in which the ghālib (the mover) is affected by the resistive force of the maghlūb (the moveable thing). This process of taghālub gradually exploits the force of the mover until kalāl (fatigue) takes place, and the movement comes to an end. In such a case of taghālub the general formula for the law of motion is neither V = F/R nor V = F - R, but rather, as Professor S. Pines has rightly pointed out, of the form V = F<sup>1</sup> - F<sup>2</sup>, in which "F<sup>1</sup>" represents the force of the ghālib and "F<sup>2</sup>" the force of the 126 maghlūb.

The form  $V = F^1 - F^2$  itself, however, represents but one aspect of the process of <u>taghālub</u> in which the force of the mover

exceeds that of the moveable object in a way that the relation between 127 the two forces is not affected by any  $\underline{\text{kalāl}}$ . The formula is inadequate to express the full nature of  $\underline{\text{taghālub}}$  because the form  $V = F^1 - F^2$  does not explain how the  $\underline{\text{kalāl}}$  takes place nor how "F1" is gradually reduced until it becomes equal to "F2".

The idea of kalal as presented by Abū Bakr is more complex than can be represented in one general formula. In his commentary on Physics VII, Ibn Bājjah introduces two types of kalāl: the first is that which we have already mentioned; namely, the kalal which is the result of the reaction of the maghlub on the ghalib, that is, the force exerted by the moveable object on the mover; and the second is that which the mover attains from within. Further, our philosopher mentions two opposite possibilities in relation to kalal: the first is that the force of the mover can be divided into halves and these, in turn, into halves. This may occur until we reach a limit in which the mover cannot set the moveable object into motion; here the force of the mover is proportionate to that of the moveable. The second possibility is that the force of the mover may exceed that of the moveable in such a way as to cause the reaction of the latter to be minor, without effect and unable to alter the force of the former.

To his understanding of kalal Ibn Bajjah adds another new and original idea, the doctrine of the descent of an object on an inclined surface. At this point the kalal which attains the velocity of a

certain movement of an object on an inclined surface is inversely proportional to the degree of inclination of the surface on which the body descends. Thus Ibn Bājjah explains:

The more the inclined surface is close to the vertical perpendicular (al-'amūd), the easier is the descent until we reach a point in which there would not be any significant kalāl. The degrees of kalāl which a body descending on an inclined surface attains vary with the degrees of the angles between the vertical (perpendicular) and the horizontal line (al-'ufuq). The larger the angle [calculated from the vertical(perpendicular)], the more difficult is the descent; the smaller the angle, the more the descent is easy. 129

These doctrines of taghālub, kalāl and movements on inclined surfaces in addition to Ibn Bājjah's rejection of Aristotle's law of motion, represent a serious attempt to build, step by step, a unified theory of motion and a unified dynamics. The implications of this attempt and the role it has played in the development of the history of ideas were discussed by Moody and Pines in their two celebrated 130 articles which deal directly with Ibn Bājjah's dynamics.

#### 4. Conclusion

Three major points are involved here.

(a) Ibn Bājjah welcomes Aristotle's gradual endeavour in all first seven books of the Physics to pave the road for the quest of the Prime 131

Mover, which is the subject of the last book of the same work. The fact that the Prime Mover was our philosopher's major concern has been

pointed out on many occasions in the prior pages of this treatise.

- (b) Although Ibn Bājjah is clearly loyal to the tradition of Aristotle in his Commentary on the Physics and elsewhere in his natural philosophy, he has also been inspired by some Platonic doctrines. This inspiration becomes obvious on two occasions. The first is the point at which Abū Bakr deals with the subject of tasdīq after having first 132 presented Aristotle's theory of the four causes. The second is the breaking of the barrier between heaven and earth by the introduction of the theory of the original time of motion. Ibn Bājjah's Platonic inspiration will become still more evident when we deal with the subject of "form" in the next stage of this dissertation.
- (c) Abū Bakr's attempt to build a unified theory of motion and his introduction of several original ideas and doctrines first become clear in regard to his rejection of Aristotle's law of motion of simple proportionality of the form V = F/R. The major expression of his original thought, however, is to be seen in the teachings about the <u>taghālub</u> of forces, the <u>kalāl</u> of the mover, and the nature of movement on inclined surfaces.

CHAPTER TWO

MAN

(

### 1. From inanimate to divine actions

In his treatises dealing with the ultimate science, such as Tadbīr al-mutawahhid, Risālat al-Wadā' and Risālat al-Ittiṣāl, Ibn
Bājjah's ultimate goal is the happiness and eternity of the mufrad

(the solitary man). This happiness and eternity are to be acquired through communication with the Intellect. Happy people, if they exist, have only the happiness of the mufrad, and the sound tadbīr (régime) for them must be the tadbīr of the solitary man, whether there be only one such solitary person or more. These are the persons to whom the Sūfīs refer when they speak of "strangers", for although such persons live in their own countries and among their comrades and neighbours, they are strangers in their views and have travelled in thoughts to other levels which have become for them their countries.

Having made his purpose clear on more than one occasion in his treatises dealing with the ultimate sciences, Ibn Bājjah sets forth his classification of the levels of gradation from natural bodies to man, who possesses the rational faculty, and then among men from ordinary man to the <u>mutawahhid</u>. Plants share some qualitites with inanimate beings, just as every animal shares something with plants and every man with non-rational animals. Animate and inanimate beings share with each other the elements of which they are composed and the qualities of these elements, such as heaviness and lightness, etc. In a

similar way, all living beings have in common the actions of the mutritive and generative souls, as well as the soul of growth. Now, man shares all these faculties with non-rational animals, in addition to imagination, memory and the acts resulting from them. Man, however, is distinguished by having the rational faculty, through which he can ascend to communicate with the Active Intellect. This communication, however, is not available to every man.

From this classification another, more important, classification follows. Man, considered as a being composed of the natural elements, is bound by certain necessary actions wherein he has no choice, such as falling down, being burned with fire, and so on.

Similarly, in so far as man shares some qualities with other animate subjects, i.e. plants and non-rational animals, he is bound to actions in which there is a choice, such as killing others because of anger or fear. The human actions by which man is particularized are those which are the result of free will and choice, for all particular human actions which are not shared by animals are acts of choice. By free will and choice is meant "the will which is the result of deliberation".

It is now clear that man is characterized by all three types of actions: human, animal and inanimate. If the human actions are purified from other actions, and if a man acts for the sake of right opinion and truth, without regard for his animal soul and what takes place in it, then this man deserves to be considered divine rather than

human. His actions then are divine actions, rather than any of the three types of actions mentioned above.

### 2. The soul is the means of ascent and the principle of movement in animate subjects

In a like manner to nature, which is the principle of movement in natural bodies, the soul is the principle of movement in animate bodies. Contrary to nature, however, the soul sets the bodies which possess it into upward motion, i.e. ascent. This ascent, as will be explained later, takes place through the spiritual forms which are the impetus of ascent, as weight is the impetus of descent for inanimate bodies (natural bodies par excellence). In the beginning of his Commentary on al-Sama', Ibn Bājjah draws the analogy between nature and soul and, at the same time, spells out the difference between the two. Both are principles of motion; nature is the principle of motion in imanimate natural bodies and soul is the principle of motion in animate natural bodies, i.e. in plants and in both non-rational and rational animals. Hence, "some [natural] bodies perform their actions without any organ, as in the case of the ascent of fire and the descent of earth (lit. a stone). The forms of such bodies", continues Ibn Bajjah, "are particularized by the name nature." Yet some other natural bodies perform their actions through organs "as in the case of the nutrition of plants and the movement of animals. The forms of such bodies are called souls." Soul then, explains our philosopher, "is a name used for a particular meaning (type) of nature, and the principle

of existence by which the natural bodies move and come to rest is ? either nature or soul."

This fact that the soul is like nature for natural organic bodies and nature is like the soul for simple natural bodies is further explained by Ibn Bājjah. In al-Nafs he remarks: "Forms are of two kinds: (i) the entelectry of a natural body in which the mover and the thing moved are not joined essentially. It is moved without an instrument but is moved as a whole." This is the case of simple natural bodies. "The other, (ii) the entelectry of a natural body moved through instruments. The first is called nature par excellence the second is called soul."

Thus the mover in animate bodies is the soul, and the thing moved is the body itself. Soul, however, does not set the body into motion directly, but rather through the natural organs. For contrary to artificial bodies which have their mover outside the moveable object, natural bodies have their mover inside the whole body, and the natural body is composed of mover and moved. The mover in natural bodies "may set into motion by itself, or it may set in motion through the intermediary of one or more other things, and these intermediaries are instruments or quasi-instruments for the mover...". The body which is set into motion through the intermediary of instruments or or lo organs has actually more than one mover. It has a last mover which is in direct contact with the thing moved and a first mover which

originates the movement. Further, it may have one or more intermediary movers which link the last with the first mover. It should be trecognized, however, that the last mover cannot set anything into motion without the first mover, whereas the first can set a thing into motion without the last. Thus the first mover is the real agent of the motion, and to it or him the quality of being the real agent is ascribed, as is shown in the commentary on Physics VIII.

## 3. "Al-hārr al-gharīzī" (natural or instinctive warmth) is the first insturment of the soul

The soul sets things into motion through instruments and organs.

Its first instrument is al-hārr al-gharīzī, which is the first move—

able; and the first mover, i.e. the soul, is its form. This instrument has priority over all other instruments, and no natural or artificial instrument that belongs to the animate being can function without it. All parts of the body of an animate being are related to it. It exists in all animals whether they possess blood or not. Plants possess something which is similar but not identical.

Al-hārr al-gharīzī from the standpoint that it is an instrument of the motivative faculty of the soul is called the "instinctive spirit".

This instinctive spirit has within it the mover which sets the animate body into motion without being itself moved. An animal, for example, is called self-moving because of this instinctive spirit. If this spirit goes out of the body, as in the case of death, then all

intermediary instruments cease to set into motion or to be set into 15 motion. Both the soul and its first instrument, i.e. al-hārr al-gharīzī, are located in the heart of the animal, for "the heart of the animal, as has been witnessed in the science of physiology, is the source of the instinctive warmth. Hence the heart is the principle of [motion in] the animal."

As long as this first mover remains in the body, the body will be animated by it. "Since life is the existence of the soul in the body," explains Ibn Bājjah, "then the body will have life only when it possesses soul"; and it will be moveable by this soul through its first instrument, al-hārr al-gharīzī. It does not matter whether this instrument is actually in action or not, for it ceases to function in certain cases, such as sleep.

Now, this first mover sets things into motion, in man in particular, through two categories of intermediary instruments. The first category is the corporeal instruments and the second is the spiritual instruments. The corporeal instruments are either artificial or natural. An example of an artificial instrument is a stick which is used by a man to move a stone. Examples of the natural instruments include a hand, a leg, a lung and the like. The spiritual instruments are the different parts of the soul. Let us now examine these instruments.

#### 4. The hierarchy of instruments

From the standpoint of ordinary external experience, the local motion of animate bodies presents itself as self-motion. It can hardly be doubted, for example, that animals "can move themselves about from place to place". For Ibn Bājjah, however, as for Aristotle and the Aristotelian tradition, "it is held that this local self-motion of animals necessarily breaks down into two parts: a part which actively moves and a part which is moved." The organic character of the animal which is "composed of heterogeneous parts and endowed with 20 a soul, readily allows such an explanation".

Despite the fact that the animate body is divided into two main parts, mover and moved, it is still considered to be one entity. That which allows the animate body to be considered one entity is nothing else than the principle of life and motion, that is, the soul and its first instrument al-hārr al-gharīzī. Thus, "if a man's hands are cut off or his eyes removed, and if in general, all his organs which do not constitute life are removed, he would still be called one in himself."

It is clear from this that "as far as the first mover continues to exist as one entity in a man, then that man will be one entity", whether he has lost his intermediary instruments and organs or not.

This "one entity" of the first or prime mover of the animate body was misunderstood by some people such as those who believe in transmigration, declares Ibn Bājjah. "They have considered the total-

ity of the first mover in man without considering its details. They have supposed that it is one numerically, although it is not one [in 22 that sense]." The first mover does not set into motion directly, but through instruments; nor can it function as "one entity", but 23 rather through its different faculties.

The natural instruments are not all equally important. Some of them are prior to others, and some are posterior; but none can be prior to al-hārr al-gharīzī.

Some of these natural instruments are prior [to others] and some are posterior. For example, the nerve is prior to the muscle, and al-hārr al-gharīzī is prior to all instruments. Al-hārr al-gharīzī is the true and prior instrument of the instruments. The hand might be required to use other instruments such as a stick and a spur, but as far as al-hārr al-gharīzī is concerned, no natural or artificial instrument can be exempted from being used by it. Every part that exists in the body, whether it be an organ or moisture, 24 is related to al-hārr al-gharīzī, and this latter is inherent in the definition of each part. 25

This theory of anterior and posterior instruments means that among the various parts of the body, other than al-hārr al-gharīzī, some particular part may "have a greater aptitude for being moved, and so is moved first. Then in turn it actively moves another more remote part." In turn, this particular part itself is moved by another still less remote part or perhaps by one of the faculties of the soul.

The soul itself does not interfere directly with the parts which are remote from it. The first mover sets the part or parts close to it

into motion; this part sets into motion other parts close to it, and so on. The heart, for example, is the part which is most apt to receive motion from the first instrument, since it is the closest of the posterior instruments to the first instrument which is in fact, actually located within the heart itself.

The theory of anterior and posterior instruments is further explained by what seems to be a rejection of the idea of the instruments as additional burdens or surplus. In the treatise al-Wada' Ibn Bājjah develops the argument that if an instrument did not have a final cause, then it would be something additional and surplus. The following example is offered by Ibn Bajjah as an explanation: "Let us suppose that Zayd cannot set the weight of three qintar[kantar, a weight of 100 ratl] into motion except by employing a certain instrument, while 'Amr can set that same weight into motion without any instrument." The instrument then, is an unnecessary surplus and an additional burden for 'Amr, while it is a necessity for Zayd. "That is because Zayd This example which Ibn Bajjah puts forward lacks the force of 'Amr." makes it clear that the main criterion is the function of the instrument. It is still true, however, that the closer the instrument may be to al-harr al-gharizi the more prior and necessary it will be. The closer an instruemt lies to al-harr al-gharīzī, the more essential is its function.

The protection of these ratural instruments is the duty of man. If one loses any instrument, he will lose the ability to perform the function of that particular instrument. \*Like a carpenter who loses his hammer and all the rest of his tools (lit. instruments), is 30 the man who loses his body; neither one can function. This being so, men fall into three categories according to the way they protect and preserve their instruments:

- (a) First, there is the type of man who pays no attention to his instruments, but rather wastes them, obeying the first mover in such a way that these instruments degenerate. The instruments then become unable to function; or they function only with difficulty.
- (b) Then there is the type who spends most of his energy protecting his instruments in such a way that he becomes a servant to his instruments, without being able to feel pleasure and happiness from them.
- (c) Finally, between these two extremes there is the type who protects his instruments when they are not needed and uses them generously when they are needed. This intermediary type is the only one worthy of 31 being praised.

### 5. How the soul sets the body into motion

This hierarchical arrangement of the different instruments of the body still does not explain how motion takes place and what kind of change is requisite to it. For when a part of the body is set into motion by another part, the first mover or the soul, there should be wise what causes the motion in the moved part, originating from the first instrument and proceeding step by step to the last part in the hierarchy? The fact that the first mover employs the first instrument cannot by itself explain how the mover initiates the motion in that first instrument. Since quantitative change is not possible in the 32 soul, which is substance, it becomes necessary to allow qualitative or at least spiritual change in the first mover.

Ibn Bājjah has a ready answer to this problem in his theory of the spiritual forms and the appetite of the soul to consume these 33 forms, as we shall explain. The question, however, is more complicated than to allow a solution through the theory of the spiritual forms alone. At various places in his writings, Ibn Bājjah suggests two important ideas which can be considered as additional causes explaining how motion is initiated by the first mover of the animate body.

(a) The first idea is the removal of any obstacle to motion which, as in the case of simple natural bodies, may be taken as an agent and a cause of motion. The removal of anything that prevents the soul from movement is a cause of movement in animate bodies. In al-Nafs, our philosopher draws the following comparison:

Similar to a weight that is hindered by an obstacle are the souls of animals prevented from movement, a plant that has not grown, 34 fire when it finds nothing to burn, and snow when it finds nothing to

cool down. All these, then, do not move; but are capable of moving. 35

Thus we see that "a weight that is hindered by an obstacle" and "a soul which is prevented from movement" are linked together in such a way as to suggest that since the removal of the obstacle in the case of the weight is a cause of motion, the removal of the obstacle which prevents the soul from setting into motion is also a cause of motion. This suggestion is not confirmed by our philosopher. We have, therefore, to rely mainly on the second idea.

(b) In al-Wada', Ibn Bājjah reveals that the causes of motion of the first mover in animals are imagination and resolution (ijmā') which take place in the appetitive soul. He says:

It has been established in 'Ilm al-mafs that the mover of the soul is the infi al (affection) which occurs in the appetitive part. 36 That is made possible through [both] imagination and resolution. I have made clear, in the commentaries which I have compiled concerning 'Ilm al-mafs, what that thing is which the commentators call ijma' (resolution), and that it is acquired by the imagination as a form of the instinctive appetition. Similarly it is made clear that if I resolve, I move. 37

This resolution which takes place in the appetitive soul is a form or quality of al-hārr al-gharīzī which causes the change or the movement. This is further explained by Ibn Bājjah in the following:

1

What sets into motion is the appetitive part, which is a form, that takes place in the instinctive spirit, which is a body. 38 It has been established, then, that the first mover [in the animal] is composed of two parts: the first is the mover which is opinion or imagination; the second is the part by which it is set into motion, which is appetition. These two parts, however, are not corporeal, but the relation of opinion to appetition is the [same] as the relation of the mover to the instrument by which it sets into motion. 39

Thus the qualitative change which takes place in the appetitive faculty is the nearest cause which leads to change and motion. The qualitative change in the appetitive faculty - whether it be due to sense perception, imagination, resolution, opinion or higher intellectualization - is the factor of change which makes this appetitive faculty an active potency. This active potency, however, has to undergo the qualitative alteration about which we have spoken in order to be able to set into motion. It is important to stress here that this change is qualitative only: "Since the mover acts at some times and not at other times, there must necessarily be some change in the mover which makes it act. But the mover is not a body, and the change occurs, therefore, in the immaterial form." It should be remembered that this change is only accidental, since real change takes place in what is material and divisible. "And, since all that is not divisible is not changeable, change will happen to the immaterial form [only] by accident, that is, through something changeable." Now, can this "active potency" which actively causes motion in a part of the body, i.e. in the first instrument, cause motion without undergoing the

1

qualitative influence? The answer is surely negative, a fact which means that the appetitive faculty is, in the final analysis, passive in reference to imagination and resolution.

One further point in relation to our present subject of discussion is that Ibn Bājjah clearly adopts Alexander's doctrine that the soul of an animate body is moved accidentally through the movement of the body. Now, if we ask the question which Simplicius addressed to Alexander, "How can the whole, i.e., the living being, be moved primarily and per se if a part of it, namely the soul, is moved by accident?" And further, "How, in general, can the whole be moved, when the body is at rest, the soul being per se immobile?" Ibn Bājjah does not attempt to answer these questions. Generally, he confines himself to Alexander's position, that the soul moves accidentally through the movement of the body just as the captain of a ship moves when he sets the ship into motion, and to his theory of lag appetition.

#### Introduction to the theory of the spiritual forms ("al-şuwar alruhāniyya"

The term "spiritual" according to Ibn Bājjah is derived from rūḥ (spirit). Now, both rūḥ and nafs (soul) are "used in the language of the Arabs to mean the same thing". Yet for our philosopher, rūḥ should be "used for the soul but not for the soul as such, rather in the sense of a motivative soul". It is clear from the very begin-

ning, then, that run is the motivative power, or the part of the soul which causes the soul to be called the principle of motion in animate bodies. If al-harr al-gharīzī is sometimes called run, this is only because it is the first instrument of the animate body to receive the motion from the run and what is runau (spiritual). We have shown previously that the cause of motion can be either the removal of obstacles to motion or al-ijmā. When these two causes are examined carefully, we find that both are direct causes but that neither one can be the first mover if it is isolated from what is spiritual, and from the spiritual forms in particular.

Let us now examine these spiritual forms more carefully. The starting point in Ibn Bājjah's thinking is the differentiation between form and matter. Without such a distinction any type of movement is absolutely impossible. Yet the forms have different levels; they begin with the corporeal forms (forms of corporeal objects) and:

Ascend to the intelligible forms which are completely free from corporeality. The corporeal forms are contaminated with multiplicity, while the high spiritual ones are purified by unity and oneness. The science of ascending from the low forms to the high ones, or from particularity to universality, along with the aid of the enlightening Active Intellect, are the means by which man may attain perfection and happiness. 45

The great majority of people cannot move or ascend from the darkness of the corporeal form; rather they remain where they are.

Only a few individuals can ascend to see the light and attain perfection, happiness and eternity through attaining the high level of the spiritual forms.

### 7. The hierarchy of the spiritual forms

We have mentioned that the spiritual forms are of different levels. What then are these levels?

First let us distinguish between the two types of spiritual forms. The first type consists of the forms of the celestial spheres, and since these are not directly related to the process of ascent, we shall not deal with this type at present. The second type consists of the spiritual forms which are directly related to our subject. These are of three varieties: the first consists of the Active (Intellectus in Actu) and the Acquired (Intellectus Acquisitus) Intellects; the second consists of the corporeal intelligibles; and the third consists of the concepts which occur in the different faculties of the soul. Now, the first is absolutely free from any matter since it never requires matter. Nevertheless, it has one of two relations with matter; "It either perfects the material intelligibles as in the case of the Intellectus Acquisitus, or it creates them as in the case of the Intellectus in Actu." The second, however, "has a direct relation with matter and is said to be material because it is constituted of material intelligibles which are not essentially spiritual since they exist in matter". As for the third type, "it is in the middle, intermediary

between the material intelligibles and the spiritual forms."

Further, Ibn Bājjah classifies these three types into two categories: the universal and the particular spiritual forms. The forms which are located in the <u>Intellectus in Actu</u> are the universal spiritual forms, and the forms which "descend to the forms existing in the <u>sensus communus</u> are the particular spiritual forms.... The universal spiritual forms have only one particular relation, and that is with the man who conceives them. The particular spiritual forms, [however,] have two relations. The first is particular, and that is their relation with the object of sense; the other is universal, namely their relation with the sense-organ that perceives them."

The theory of ascent, from contaminated corporeality to pure spirituality, from constant change to durable rest and from painful continuous appetition to eternal happiness and perfection, makes perfect use of the different levels of spiritual forms. But in order to comprehend the mechanism of ascent it is important to further examine the hierarchy of the spiritual forms. The lowest level of these forms is the one "existing in the sensus communus, above which are the forms existing in the imaginative faculty, and higher than these are the forms existing in the recollective faculty". These forms are all corporeal, "but the corporeality present in the imaginative faculty is greater than that present in the forms of the recollective faculty." The highest and most perfect of the spiritual forms are those existing

To conclude this discourse concerning the hierarchy of the spiritual forms, we may say with Ibn Ejjah that everything has three levels of existence. "The first level is the universal spiritual one, which is the rational level." The second is the particular spiritual level which is in turn comprised of three sub-levels: "the first is the conceptual level, which exists in the recollective faculty; the second is the level of image, which exists in the faculty of imagination; and the third is the level of reflection, which exists in the sensus communus." Finally, we have the corporeal level. Moreover, it follows from this classification of the spiritual forms that every man has six genera of faculties. The first is the rational faculty; the second is comprised of the three spiritual faculties just mentioned; the third is the perceptive faculty; the fourth is the reproductive; the fifth is the mutritive, and the sixth is the corporeal faculty.

### 8. The spiritual forms and free will

Human actions which deserve to be called human are those which are the result of free will and deliberation. Deliberation leads to <a href="mailto:ijmā">ijmā"</a> (resolution), and <a href="mailto:ijmā">ijmā"</a> sets the imaginative faculty into motion. This in turn causes motion in the <a href="mailto:sensus commumus">sensus commumus</a> in which the image of the subject of deliberation is recalled. This process sets appetition into action, and finally the body moves. In a short treatise under the title, <a href="mailto:ADiscourse that follows The Treatise of Al-Wadā">ADiscourse that follows The Treatise of Al-Wadā</a>, Ibn Bājjah

remarks:

As for human movement, it is that which is the result of opinion, whether this opinion be correct or false. When an opinion is present, the imaginative [faculty] moves to comprehend the different aspects of the opinion. Then, the sensus communus brings the image of the subject of the opinion; appetition comes to be, and the body moves. 51

We have not cited this quotation to show the mechanism of motion of the human body through the spiritual forms. That matter will be Rather, the quotation was cited to show the further examined later. relation between free will and the spiritual forms. Now, the sixth faculty mentioned above, namely the corporeal faculty as it is called by Abū Bakr, has absolutely no freedom of action; all its actions occur from some kind of necessity. The actions of the fifth faculty, however, are not absolutely obligatory, yet - like previous ones - they are not entirely free either. They are distinguished from absolutely necessary actions by the fact that their motivating causes are found in the animate body, and yet they also require the object of motion which is found in matter, namely, in food. MAs for the actions of the fourth [faculty,] they are also similar to those of the fifth, but they are closer to free will, because food is necessary for the sustenance of the body, while fecundation of the sperm in a fertile woman is neither necessary nor does desire necessarily lead to it." Thus, that which leads to fecundation is an act of free will, as Ibn Bajjah concludes. The actions of the third faculty are similar to those of the previous

one, but they are closer still to free will. "As for the second faculty, it has actions and emotions; the emotions which emanate from it are similar to sense, while the actions are voluntary if they are human, and obligatory if they are animal." Finally, the first faculty is that which distinguishes man from animal, and Ibn Enjjah concludes his discussion concerning the relation of free will to the different faculties by the following:

Each of the faculties one through four, every one of them, or any combination of them, has something to do with rationality and with free will (choice); and since human actions are voluntary, each of the actions of these four faculties has connection with rationality. The organization and the arrangement of man's actions are for the sake of rationality. They belong to rationality for the sake of the goal which people customarily call the result. 54

According to free will and choice, human actions are, therefore, of three levels or types. Some human actions are voluntary in all their details; such is the case when it is possible for a man to refrain from performing these actions whenever he wishes as, for example, with the arts and professions. Some other human actions are voluntary in the majority of their details; these are the human actions in which the rational faculty shares with an irrational element. Such is the case with navigation and farming, and these types are called capacities. Finally, some human actions are only imitiated by man, and then another mover takes the responsibility for the completion of the

action. This "third type of action is composed of two different parts; the first part is like a cause which is voluntarily initiated by man, while choice has nothing to do with the second part. Hence, the voluntary part belongs to man's free will while the second does not."

Free will and rationality, therefore, are co-related. Reasoning of the intellect "sets the body into motion through the intermediary of the spiritual forms, which are instruments.... For the first mover 56 57 in the human being is the intellect", as we shall explain later.

In his commentary on book VII of al-Samā', Ibn Bājjah displays a very interesting conception of virtue and vice or good and evil which sheds some light on our present subject. Through virtue man becomes able to direct his infi'ālāt (affections) as he chooses. "He is affected (being acted upon) by his affections according to his choice, as if he were self-moved through them". In a contrary manner, through vice man becomes subject to receiving his infi'ālāt without being able to reject any of them. "When the mover [i.e. the infi'āl (affection)] is present, he is being acted upon by necessity." The virtuous man, therefore, moves and comes to rest according to his will and choice, while the vile man is always being acted upon by necessity. "Therefore," Ibn Bājjah concludes:

The vile person is in the state of the non-rational animal. The movement of both of them in the presence of infi al is similar to that of natural bodies. The infi al in relation to each of them is like heaviness and lightness in natural bodies.

The vile person, however, is less perfect than the non-rational animal, because the non-rational animal is disposed by nature to receive the <a href="infifalat">infifalat</a> to maintain its existence and safety.... As for man he was given the ability to distinguish [good from evil]. 58

It is clear from this understanding of good and evil, that evil is related to corporeality while good is related to both spirit-uality and rationality. The more a person is subject to evil the more is he a slave to his corporeality; and the more he is endowed with good the more does he become free through spirituality and rationality.

# 9. The mechanism of the soul re-examined in the light of the spiritual forms

The spiritual forms are the means by which an animal, whether rational or non-rational, moves. When any of the forms is present in actuality, it is present as imagined. Further, when it is imagined, it connects itself with the appetitive faculty. Now, if the form is suited to the appetitive faculty, the latter moves and sets its instrument, al-hārr al-gharīzī, into motion. This motion continues as long as the suitability between the forms and the appetitive faculty continues to exist. When the suitability ceases to exist, neither the appetitive faculty nor the instrument, and, therefore, the organs of the body, continues in motion. In such a case the forms may continue to exist in the different faculties of the soul but will produce no motion in the animal, either at one particular time or eternally.

"Through this suitability the appetitive soul: is set potentially into

motion", Ibn Bājjah informs us. The lowest degree of change is the decay of suitability", he continues. "This decay of suitability is called ennui, boredom and similar names. The movement from non-suitability to suitability, which is the development of suitability, has no name in the language of the Arabs, who have terms for the decay of suitability [only]."

Unlike the spiritual forms which are undivided, the appetitive faculty, which is the form of al-hārr al-gharīzī, is divided. This division occurs because appetition is the form of an instrument which is in correspondence with the external appearance and external instruments and organs of the body. This fact is demonstrated, according to our philosopher, by "the warmth and redness of the body of an angry man" due to the excess of the heat of al-hārr al-gharīzī occasioned by anger, by "the coldness and paleness of a frightened man" due to the lack of al-hārr al-gharīzī occasioned by fear, or by "the speedy and vigorous movement of a lustful person" due to the force of al-hārr al-gharīzī occasioned by lust.

Activity and the lack of activity are related respectively to the excess and scarcity of <u>al-hārr al-gharīzī</u> in the body. Activity is both a sign of strength and a cause of pleasure; while the lack of activity, which is laziness, is a sign of weakness and a cause of pain. Activity and laziness are manifestations of the relation between <u>al-hārr al-gharīzī</u> and the organs of the body. "It is appropriate", says

Ibn Bājjah, "that the instrument of motion [al-hārr al-gharīzī] should have relation to the moveable organs." Furthermore, this relation determines the capacity of a person. For, "if the case were not so, then a man would be able to set a weight of many kantars into motion [by pushing it with] this pen." Instruments and organs of the body are set into motion by al-hārr al-gharīzī; if al-hārr al-gharīzī is abundant in the body, then the person can set a greater weight into motion even if his organs be "small, tender or not of [good] proportion". Hence:

We might find a certain possessor of weak organs who is able to set into motion a greater weight than that which is set into motion by a possessor of more solid organs. That is so if al-hārr al-gharīzī is more abundant in the possessor of the weak organs. Furthermore, the relation of the organs to al-hārr al-gharīzī does not have the same limitation as we find in the organs relative to one another. We can estimate the relation of the strength of the external organs [while we cannot do that in the case of the relation of al-hārr al-gharīzī to the organ]. Hence, physicians often commit a mistake in what they define as 'the evaluation of the strength'. 63

Therefore, when a person is weak because of hunger, he cannot set into motion a weight which he could move on other occasions. This fact is explained by the scarcity of al-hārr al-gharīzī occasioned by hunger. In opposition to the case of hunger, however, a weak person might be able to move a great weight if he has a great need and a strong desire to do so. Need and desire are essential factors by which the motion is [made] stronger and of more velocity." Abundance or

scarcity of <u>al-hārr al-gharīzī</u> is similar to gravity in natural bodies. The more that <u>al-hārr al-gharīzī</u> exists in the body, the faster the body moves and the more forcefully. <u>Al-hārr al-gharīzī</u>, however, is strengthened by "need and desire" or, in other words, by the appetitive faculty, and this in turn by the imaginative, etc..

In a fashion similar to al-harr al-gharīzī, which may be abundant or scarce and accordingly either stronger or weaker in activity, so also the form of any subject may or may not have a state in the soul by which it is more or less effective. Its state, being dependent on the subject, takes place or does not take place in the soul according to the familiarity of the subject. When a man sees another ordinary man, for example, an accidental form is implanted in the soul of the former, and this form is recalled only accidentally. When a man of the people of the North, on the other hand, sees an elephant, the state of the spiritual form of the elephant is more clear, and this image is recalled more clearly, "and the form serves as a spiritual form for the whole species of elephants." The forms which have states, in turn, "are also of different types. Some have natural states such as that of the son and the father." Others, however, "have natural states but their states are either of imperfection or perfection." Still others are acquired rather than natural; among these there "are different types: either arts, capacities, manners, rational faculties or the actions of all these". Furthermore, the spiritual forms are of different levels depending upon their objects.

All spiritual forms are desired by man. "It is very rare to find a man without the influence of one of these spiritual forms."

Every man chooses some of these forms as his goal and becomes preoccupied with the pleasure of attaining his goal. It is obvious,
therefore, "that all spiritual actions are either shawqiyya (actions of desire) or actions similar to these in pattern", affirms Ibn Bājjah.

"The essential goal", he continues, "is either a goal of desire or a goal of similar pattern." Such is the case with the person who seeks perfection of the spiritual forms for the sake of "nobleness or fame", or simply because they are virtuous and beautiful.

The ends or goals which determine the type of actions of a man are of three levels. They belong either to his corporeal forms, his particular spiritual forms, or his universal spiritual forms. Man ascends through rationality and intellection from one level of forms to another, from the diversity of corporeality to the unity of spirituality, from multiplicity to oneness, and from particularity to universality. Thus rationality is the first mover in man in actuality and in reality. It is to be found in every action directed toward these ends. Ibn Bājjah remarks:

Deliberation, searching, deduction and, in general, rationality are used in order to obtain each one of these ends; because if rationality were not used, then the obtaining of the end would be an animal action having no share of humanity in any respect, except that the acting agent has features similar to those of man. 67

The goals of animals and animal-men belong to the first of the three levels mentioned above. The animals, however, may perform actions by which they obtain particular spirituality, such as the pride of the peacock, the generosity of the cock, etc.. Perfections, in general, are either moral or intellectual. Some moral perfections can be shared by animals; but they exist for the whole species and not for one individual of the species, as in the case of the succour provided by the lion. The intellectual perfections, however, constitute a special condition for the human spiritual forms and are not shared by any other type of animate being. "Examples are soundness of view, excellence of advice, correctness of opinion, speech making, managing the homeand many other arts and faculties by which man is characterized." "Philosophical wisdom", confirms AbūBakr, "is the most perfect of the human spiritual qualities, except in relation to those who do not know it." Rational actions, therefore, and all sciences - philosophical wisdom in particular - are "absolute perfections" in the true sense. "They either give man immortality (eternity) or connect him with it."

# 10. How can man ascend to eternity?

Near the end of <u>Tadbīr al-mutawahhid</u>, Ibn Bājjah approaches the question of man's ascent to eternity two different ways. These two ways are further emphasized in a short separate treatise entitled <u>Fī al-ghāya al-insāniyya</u> (Concerning the Final Human Goal). In a still shorter treatise entitled <u>al-Wuqūf 'alā al-'aql al-fa'āāl</u> (<u>The Pursuit</u>

of the "Intellectus in Actu"), Abū Bakr shows us the four major steps by means of which we can unite with the Intellectus in Actu and obtain eternity.

First, when we examine the intellectual or the universal spiritual form, we find that its subject matter (substratum) through which it truly exists is one, although it is a form shared by more than one individual. The case of the universal spiritual form is opposite to that of the particular spiritual form which is multiple in its substratum. For example, man's form is shared by all members of the species but it is not particularly related to Zayd or 'Amr. It is clear that the logical universality of intellection belongs to man alone. Through sharing in this universality man attains eternity, not merely through sharing in the concept, for eternity is not enjoyed by every man, but rather by ascending to comprehend and become united with the act of intellection of universal forms. In this aspect man resembles the celestial bodies which comprehend themselves and the

Similar to the fact that man is different from all other existing substances, his form is different from all other forms of other corrupted beings. It resembles rather the forms of the celestial bodies, because the celestial bodies comprehend themselves and the substrata which they qualify and which are their substrata, if the term substratum is used in the sense of relation. 71

In this case man is like the celestial bodies which are the

substrata of their forms, but they are not the substrata through which these forms come into existence. These forms actually exist by them72
selves, and there is no coming to exist for them.

The second method of Tadbir is more representative of Ibn Bājjah's thinking. It utilizes the theory of ascent to its maximum, where the barriers between earth and heaven and between corporeality and spirituality are demolished for the sake of man's ascent to eternity. In fact, man's nature is an intermediary link between the eternity of universality and the corruption of particularity. It is, therefore, the natural state of man to be an intermedium, for in nature the difference between two opposite genera is always bridged by an intermedium. We usually observe such intermediary states in all existing beings, but sometimes we cannot determine precisely whether a certain intermedium between two consecutive genera, such as mineral and plant, belongs to the first genus (mineral) or the second (plant). Similarly, between plant and animal there lies an intermedium which has a share of each. This has been explained on many occasions in Abu Bakr's writings. "It is necessary, therefore," concludes our philosopher, "that man have a share with the eternal celestial bodies and another share with the corrupted bodies; through the first he is eternal, and through the second he is a corrupted body."

What is the nature of these two shares? Ibn Bājjah poses this question. Unfortunately, the Arabic text of Tadbīr breaks off

shortly after Ibn Bājjah began preparing his answer. We can,
however, derive a clear idea of the manner of ascent (<u>irtiqā'</u>) from the
76
Hebrew language extracts from <u>Tadbīr</u> and from the treatise <u>al-Wiqūf</u>....

In al-Wuquef...(The Pursuit of the Intellectus in Actu), Ibn
Bajjah expounds his transcendental method and utilizes the hierarchical
77
structure which is involved in the process of intellection. Four
gradual steps toward the goal are set forth in this treatise, and all
four are developed with the same arguments used in al-Samā' in the progress toward the Prime Mover. This is no coincidence; in fact, it
shows the main concern of Abū Bakr, and it further emphasizes the
methodological unity of his writings. What are these four steps?

(a) The first deals with causes and effects. The pursuit of causes,
from one to another, leads necessarily to one eternal cause which is
not caused by another. Ibn Bājjah does not go into details here; he
would rather refer us to al-Samā'.

- (b) The second deals with the idea that every being is subject to being acted upon by an agent, not necessarily a particular agent, but rather any individual agent of a certain species. This means that every being has a relation to a universal concept. If this matter is pursued, from one being to a higher being, we ascend to the first agent which is the <u>Intellectus in Actu</u>.
- (c) The third deals with the fact that every animate body seeks universality within its limitation. The imaginative faculty, for example, does not recall some particular bit of water or some particu-

lar food upon occasions of thirst and hunger; rather it recalls water
79
and food in the universal sense as demanded by the appetitive faculty.

Proceeding from one faculty to another and from one universality to
80
another, there must eventually be an ultimate end.

(d) The fourth, like the third, deals with intellection but not from intellect to the Active Intellect the same aspect. From the material there is a long way, which may even itself change the quality of the intellect in progress, i.e. man's intellect. A body which is comprehended in the intellect is not identical with the act of intellection itself. It is comprehended through the sense-organ which is also not the act of intellection, but only an instrument. The imaginative faculty, where intellection starts, is different from its instrument, since of course, imagination is related to corporeality. But the intellect, at a different level, operates and comprehends both itself and its intellection by itself and does so without any instrument; for when something is comprehended by another and this, in turn, by another, one arrives at one of two possibilities: either an intellection which cannot be comprehended or an intellection which comprehends itself by itself and not by another. The second possibility is the more logical and is accepted by Abū Bakr, who concludes that "the intellect and its intellection are one and the same." Here there is meant the intellect which is eternal and first, the highest level of intellection, which stands at the opposite extreme from corporeality.

This pursuit of the eternal First Intellect which is the First 83 Mover and the ultimate goal, is what leads man to eternity. Again, however, we must remember that we speak not of every man but only of a very few.

# 11. From the weight of natural bodies to the intelligibles

We have shown previously that weight is the particular charact84
eristic of corporeality and, therefore, of natural bodies. Weight
is the cause by which natural bodies descend or move toward their
natural places. We have similarly shown that through forms man
ascends from corporeality to divinity and eternity. Shall we conclude then, that form and matter move in two opposite directions?

The question is not without complications, and consequently the answer is not simple.

The starting point is the distinction between the two usages or meanings of the term "form" in Ibn Bājjah's philosophy: one Aristotelian and the other Platonic or Neo-Platonic. The first is to be found in what is generally known as the philosophy of nature, or as Abū Bakr prefers to say, the "speculative sciences"; and the second in what can be called Ibn Bājjah's metaphysics or the "ultimate science". The distinction can be simplified by using the term 86 "intelligibles" to indicate the "metaphysical forms". This is, however, an oversimplification which requires fuller explanation.

In Ibn Eājjah's thinking, there are three stages of intellection. On many occasions we are told that these stages are as follows: the forms of corporeal bodies, the spiritual forms - especially those of the imagination - which mediate between the corporeal forms and the intelligibles, and finally the intelligibles. These stages are exemplified in <a href="Ittisāl">Ittisāl</a> through the author's exposition of his theory of knowledge. First, we have the stage of <a href="al-jumhūr">al-jumhūr</a> (the majority of ordinary people) who comprehend the forms of corporeal substrata. Second, we have the stage of <a href="al-mudhdhār">al-mudhdhār</a> (the speculators) or the physicists who comprehend the spiritual forms. Third, we have the philosophers who can conjoin with the Active Intellect through the intelligibles without any corporeal or spiritual forms.

Does this answer our question? Surely not completely. For in the speculative sciences in general and in al-Samā' in particular we are told that matter and form are to be found together and that movement is the transition from potentiality to actuality or from potential becoming to actual becoming, which is the existence of both matter and form together. This existence of things as composed of matter and form, however, is not applicable to the intelligibles where the form becomes the extreme opposite of matter. This is the distinction between the two meanings of the term "form", and it opens the door wide to the answer to our question.

Contrary to natural bodies which are characterized by

having weight, either heavy or light, the intelligibles are free from this characteristic. The opposition between the two does not end here, however, for the universal spiritual forms or the intelligibles have a movement opposite to that of natural bodies. "The Intellect [that is, the Active Intellect]", Abū Bakr affirms, "is an active force [or power]." Its power is that which sets into motion by pulling or attracting the intelligibles towards it. Hence, the Intellect is called Muharrik (Mover), not simply a mover, but the First or Prime Mover. In Ittișal, as on other occasions, Ibn Bajjah draws the analogy between the Intellect's setting into motion and a magnet. A magnet pulls the magnetic field toward itself, and the magnetic field pulls the iron, and this in turn can pull another object. Even should the magnet be covered by a layer of wax or tar, it will still set iron into motion. In such a case, the magnet, the wax or tar, the field and the iron all are the movers, but their setting into motion is numerically one. Such is also the case with the captain of a ship or with the Intellect.

It is clear then, that the Intellect attracts or pulls the intelligibles towards itself, and the intelligibles ascend towards the Intellect in a fashion similar to the descent of the natural bodies to their natural places. The difference is only that the intelligibles and natural bodies proceed in two opposite directions, the intelligibles upwards and the natural bodies downwards.

In <u>Ittisāl</u>, Ibn Bājjah speaks directly of this upward movement. He says:

At first, man has the different levels of the spiritual forms; then, he becomes connected through these forms with the intelligibles; then he becomes connected through these intelligibles with the ultimate (lit. last) Intellect. Thus the <a href="irriga">irriga</a>; (elevation) from the spiritual forms is like ascent (<a href="su">su"</a>u"</a>dd). If the opposite were possible, it would be like descent. That is why the conjunction with the intelligibles from the natural (lower) stage is like an intermediary ascent. This is so because [this conjunction with the intelligibles] is an intermediary level between the two extremes. Hence, they [those who are still in the intermediary level] have two different states. 92

Furthermore, in between the two opposite movements of natural bodies and of the intelligibles, there is a third movement which is at cross-purposes. It is the movement of the soul. "As for the soul," says Ibn Bājjah in a short treatise which follows al-Wadā', it is one [entity], but it sets the body into motion in opposite directions."

es those who are able to ascend from the lowest level of corporeality but cannot reach the highest level of intellectuality. "They move a composite movement" in opposite directions. Ibn Bājjah himself admits that he went through this stage but was able to overcome it. "They seek the pleasure of the most noble type," he says, "and this is their striving in life, but they are distracted by external necessary things. I myself, and you, and all our different companions were in this rank; if you reflect, you will remember." Thus it is clear that a

composite intermediary movement in Ibn Bājjah's doctrine exists.

The distinction between corporeal forms and the intelligibles is closely related to the question of whether Ibn Ejjah is an Aristotelian or a Platonist and Neo-Platonist! As a preliminary answer to this question we may say that, at the level of the "speculative sciences", Ibn Ejjah appears to be a true Aristotelian but, at the level of the "ultimate science", he appears to be closer to Neo-Platonism. Whatever the case, in our view Ibn Ejjah's doctrine is an original combination of both schools of thought. Our special concern here, however, is to relate the corporeal forms to the Aristotelian doctrine of matter and form, and to relate the intelligibles to the Neo-Platonic doctrine of ittisel (conjunction). This oversimplification is necessary at this level of our discussion in order to make comprehensible the two opposite movements of matter and form, or of corporeal forms and the intelligibles.

Furthermore, the upward movement of the intelligibles, which is similar to that of natural bodies, comes to an end when the intelligibles reach their "natural place". The conjunction with the Unmoved Mover brings the movement of the intelligibles to complete rest. This coming to rest is due not only to the fact that the intelligibles and the Unmoved Mover become one, thereby making movement impossible, but also to the fact that they have reached their ultimate goal. In the final analysis, coming to rest because of reaching the ultimate

goal and coming to rest because of the impossibility of movement after the achievement of unity with the Urmoved Mover are but two different aspects of the same fact. However, since Ibn Bājjah men-97 tions the possibility of descent by the intelligibles, after they have ascended, it is proper to distinguish between the two aspects of coming to rest mentioned above. For if it is possible for the intelligibles to descend after a prior ascent - if only as a theoretical possibility - then, coming to rest and the impossibility of movement become, more properly, the result of reaching the ultimate goal.

In addition, the difference in the levels of the forms from the corporeal through the spiritual to the universal, is accompanied by a difference in nature and quality. Without such a qualitative difference, or qualitative ascent, or purification, the whole theory of ascent and conjunction would become confused and contradictory. This qualitative ascent is referred to on many occasions by Abū Bakr. Sometimes he uses the simile of "darkness and light", and evil and good, etc., but the qualitative differences of the forms according to their levels is too obvious to require exemplification by these similes. The contrast between the multiplicity of the corporeal forms and the unity (or oneness) of the intelligibles (the intellect is numerically one) is a direct reference to this qualitative difference. Multiplicity, divisibility and change are qualities of corporeality and consequently of corporeal forms. Unity, continuity and eternity on the other hand are the qualities of the intellect and the intelligibles.

To sum up, we may say that the differences between these two extreme levels of form summarize two doctrines concerning the forms, the Aristotelian and the Platonic doctrines. Ibn Bājjah was clearly aware of the difference between the teachings of the two men. He says, "The form which is established by Plato and rejected by Aristotle is as follows", and then he proceeds to give a good account of the teachings of the two men.

The coming to rest of the intelligibles, which are intellects of a lower state than the Active and Acquired Intellects, is the ultimate perfection which is sought by man, because coming to rest takes place only upon conjunction. The person who acquires such perfection is a man "who has become free of [having to] struggle against nature and its pain, and the soul and its faculties. Such a man is, as Aristotle says, 'resting in eternal happiness', explained Ibn Bājjah.

"Such a man is eternal by himself and not through the eternity of time 100 (eternal beyond time)."

This same idea of the intellects being free from the struggle against both nature and soul is repeated on many occasions in Ibn Bājjah's doctrine. In al-Wadā', for example, the idea is mentioned again, and a further elaboration is advanced. The perfection of man is of different levels, the lowest being the perfection of health or the perfection of man's natural instruments and organs. With such a perfection he is still a slave to his nature. The highest level is that

of a man who conjoins with the Intellect, becomes perfected by his own perfection and needs for his existence nothing other than himself.

Such a man is free from slavery to both nature and soul, and his free-lol dom is the true and perfect freedom.

#### 12. From slavery to freedom

The upward migration of man gradually frees him from being a slave first to his componentity and then to his soul. We have shown previously how man ascends from being a mere natural body completely determined in its actions to possessing free will and choice through 102 spirituality. Now it is time to reconsider this free will in the light of divinity and intellectuality.

The starting point is the fact that man's free will, which puts him at a level higher than the absolute determination of nature, is not the highest level which can be reached by man. Man is the subject of pain due to his corporeality and the subject of pleasure due to his spirituality. Yet pleasure is not happiness, for it is subject to change; what is pleasure for the soul today may become pain tomorrow. This is true because the soul is close to nature; it cannot continue 103 to rest in peace and tranquility. Divinity is the highest state and the ultimate goal of those individuals who are prepared for it. This 104 has been made clear on many occasions.

The question remaining to be asked is, how to obtain divinity?

Is it accomplished through free will or through that upward attract—

105

ion of the intellect which was mentioned previously? Free will and
learning on the one hand, and the upward attraction of the intellect
or the divine gift on the other, are two opposite possibilities which
are suggested by our philosopher. Let us examine these two possibil—

ities.

(a) Man's desire (shawq) for perfection and ascent sets him into upward motion. Learning is the result of this desire. This result is accompanied by two types of pleasure. First, we have "the pleasure which follows the moving desire (which sets [man] into motion), for we learn through our desire for learning, and desire is painful". Second, we have the pleasure which accompanies knowledge and which "occurs to who-Pleasure, however, is an additional gain. ever acquires knowledge". It is a consequence of knowledge as a shadow is a consequence of light. "For every pleasure is a shadow of something else." Knowledge, then, is what results in pleasure and then in happiness. The Sufis (mystics), therefore, were mistaken when they thought that ultimate happiness can or learning, but rather through devotcome to be without knowledge ion and dedication of one self to the continual remembrance of God.

Similar to the fact that those who direct their attentions to 109
their corporeality are of three types, those who direct their at110
tentions to their acquired free will are also of three types, as
are those who travel (or migrate) toward the intellect through learn-

attention to one kind of learning (science); secondly, the type who directs his attention to more than one science; and thirdly the type who directs his attention to all sciences. This classification can be considered from a different aspect: firstly, the type who seeks knowledge for the pleasure which is consequent upon knowledge; secondly, the type who seeks something higher than pleasure but is hindered by obstacles; and finally, the type who conjoins with the Intellect. Proceeding further, the same classification can be expressed in yet another manner: firstly, there are those who are at the beginning of their migration; secondly, those who are in the middle of their travel; and lastly those who have reached the truth.

In any case, the important point to be noted here is that Ibn Ejjah seems to consider learning as the path which, if followed by man, will ultimately lead to conjunction with the Intellect. In addition, since learning is a voluntary act, conjunction is therefore a voluntary process which can be achieved by man himself.

Ibn Bājjah gives many hints which support this possibility.

"Perfection", he says, "is of different levels. It is the duty of man to choose for himself whichever he prefers of these levels with his insight. It is also his duty to evaluate and know which level he has obtained", Ibn Bājjah continues. "In addition, whoever attains the [highest] level achieves a state in which neither nature nor the

animal soul fights against him. Such a state in which man is

liberated from both nature and animality cannot be described by more

112

than what we have just said."

Thus learning seems to be the method or instrument by which one ascends from the intellection of corporeal forms to that of pure or universal forms. This is clearly suggested by Ibn Bājjah's theory 113 of knowledge which we have briefly described. Each of the three major steps in his theory depends on the previous one. Professor Altmann, in his celebrated article, says: "the final stage, Ibn Bājjah insists, can be reached only via the preceding ones, i.e. through the forms obtained in sense perception, imagination and intellection."

"Then the physicist performs yet another ascent in that he contemplates the intelligibles not qua intelligibles denoted as material or spiritual but qua intelligibles which are one of the existents of 116 the world."

This voluntary perfection achieved by passing through the different stages of knowledge is described on many occasions. In 117

Tadbīr, when giving his classification of human actions which are the result of free will, Ibn Bājjah makes it clear that man can choose the stage which is in accordance with his goal. These human actions fall into three main categories.

(1) The goal of the actions of the first category is to bring into

existence the corporeal forms only. All authorities and well established opinions concur in rebuking persons whose actions are confined to this type. Concerning them the poet said: "Oh you, you have grey hair but did not abandon childish manners." Such men are those who incline to the earthly world and about whom God has said:

...the tale of him to whom We gave Our revelations, but he sloughed them off, so Satan overtook him and he became of those who lead astray.

And had We willed We could have raised him by their means, but he clung to the earth and followed his own lust. 118

(2) The goal of actions of the second category is the spiritual forms, and this category consists of different levels. The first is directed towards the spiritual forms of the sensus communus and this type is frequently associated with the first category. The second is directed towards the spiritual forms of the imaginative faculty. This type, in turn, has different classes. The third are the actions by which man obtains the perfection of the forms of the recollective faculty. Those persons who migrate to the high level of the second category are rewarded by God, and they are referred to in the following Hadīth:

Who immigrates for God's sake, immigrates for God; and who immigrates because of certain worldly interests which he wants to obtain...immigrates for what he immigrates for. 119

In general, recompense is in accordance with what is said in the following Hadīth:

Actions are judged according to the agent's intention, and every person is recompenses by what he intended. 120

(3) The third category consists of actions which are related to the universal spirituality. Ibn Bājjah says that he will leave the discussion of this category to the end of <u>Tadbīr</u>, but the Arabic text we have does not include any discussion of this category. The Hebrew text, however, carries such a discussion. After making the distinction between Aristotle's and Plato's understanding of "form", Abū Bakr concludes:

Le but vers lequel doit tendre le solitaire qui desire l'immortalité n'est point en relation avec la matière; c'est pourquoi il conduit à la veritable fin, où disparaît même ce rapport universel dont nous avons parlé. Là, en effet, la forme est complètement dépouillée de corporeité et n'est plus un seul instant forme hylique; car il (le solitaire) perçoit les formes isolément et en elles-mêmes, sans qu'elles aient été abstraites des matières Et, en effet, leur veritable existence, c'est leur existence en elles-mêmes, bien qu'elles soient abstraites. 121

This same possibility of ascent to the highest level through man's free will is clearly expressed toward the end of al-Wada', where Ibn Bājjah begins to conclude his discussions:

Now, there there you are; you can choose:

- That your perfection should be perfection of the instruments, and that it should be through wealth or through health. In both cases you will be a slave whether you are owned by somebody else or not.
- That your perfection should be perfection of the moral virtues or of the practical arts. In the case of perfection of the moral virtues you will be like the highest class of animals managed by some-

thing other than yourself, and in the case of the practical arts you will be a man in the real sense, for you will manage yourself and others beside yourself.

- That you should be perfected by your own perfection, so that you should be perfect in yourself without any need of anything other than yourself. Every man and every imperfect being would then aim to be like you. Through your existence you would become a being in the first place, and through your existence others could exist. As an example of such a state consider the following: through cutting, the knife is a knife, and without cutting a knife is not a knife; and through the knife it is possible for cutting to take place.

After this lengthy description of Ibn Bājjah's defence of man's choice of the level and state in which he wants to stay, we may conclude with Ibn Tufayl in his interpretation of Ibn Bājjah that, "This rank which Abū Bakr points out, is arrived at by the method of speculative science and rational investigation..."! Such a conclusion would be one-sided, however, for it neglects the claim concerning our subject of discussion which is made in the name of Ibn Rushd, and paraphrased by Professor Altmann, that "Ibn Bājjah's view 124 in the matter is not consistent." Let's study the other possibility.

(b) It is true that Ibn Bājjah appears to be inconsistent, for in al-Wadā', in particular, he seems to present a second possibility concerning the topic of our present discussion. This is the possibility

by learning, but rather to the upward attraction of the Intellect or to a divine favour bestowed upon certain individuals. In the case of either the upward attraction of the Intellect or the divine favour, it is obvious that Man's will, knowledge, or goal is not the main factor, except in the sense that it prepares this or that individual to be acted upon from without. This "inconsistency" is shown on more than one occasion. Altmann quotes a passage from al-Wada' which reads as follows:

Our Saints who preceded us said that possibility is of two kinds: of a natural kind and a divine one. The natural kind is one which perceives through science, and man can obtain information about it by his spontaneous effort. As for the divine kind, it perceives only through Divine help. Therefore God has sent the messengers and appointed the prophets in order that they may inform us, the society of men, of the divine possibilities, since He, His name be exalted, desired the perfection of that of His gifts which is the most valued for men, i.e. science. The revealed laws (al-Shara'i') invite, in effect, the exercise of science, and in our Divine Revelation there are sayings which point to this such as the passage where He, His name be exalted, says in the revealed Book: 'And those firmly rooted in knowledge say: We believe in it; all is from our Lord' (III:5), i.e. the divine possibilities. And His saying, be He exalted and praised: 'Even so only those of His servants who have knowledge fear God' (XXXV:25). For one who knows God with a true knowledge knows that the greatest misery is His anger and the distance from Him, and the greatest felicity (Sa'd) is His benevolence...and being near to Him. And man will not be near to Him except through the knowledge of the essence thereof [sc. of the Intellect].

Ibn Bājjah quotes in support of his exegesis a Hadīth:

God created Intellect and said to it: Advance! and it advances. Then He said to it: Return! and it returned. And He said: By My power and majesty, I have created no creature more amiable to Me than you. Hence Intellect is the most amiable of existing things to God, be He exalted and praised, and when man comes-to-be that Intellect itself (bi'ainihi), without any difference between the two in any way or from any aspect, he will be the most amiable of creatures to Him...And His most exalted grade is that at which a man forms a concept of his own essence so as to form a concept of that Intellect about which we spoke before. 125

above that in al-Wada It is obvious from the lengthy quote Ibn Bājjah expresses a view which seems opposite to the view which is explained before and which is dealt with mainly in Tadbīr and al-Wuqūf. To this stand of Ibn Bājjah in al-Wadā', one can add the indication given by the title of the treatise of Ittisal. It is entitled Fī ittişāl al-'aql bi al-insān (Concerning the Conjunction of the Intellect with Man). The possibility that this title may have been given to the treatise by some of Ibn Bājjah's pupils and friends does not militate against its significance. It still indicates that Ibn Bājjah was understood by some of his close friends to say that man's divine state is bestowed on him and not acquired by him. More important still, is the fact that the treatise of Ittisal contains one very important passage in relation to our subject of discussion where Ibn Bājjah speaks about the human intellect. He asserts:

It is evident that this [human] intellect [sic] which is numerically one is a gift (thawab) of God and His benefaction to those of His servants that please Him well, and therefore it is not 'reward' or 'punishment' (?)

but the gift and benefaction for the totality (majmu') of the faculties of the soul, whereas reward and punishment are only for the appetitive soul which is the one that sins or does the right thing. One who obeys God and does what pleases Him He will reward by this Intellect and for him He will make a light in front of him by which to be guided. And one who disobeys Him, and does what does not please Him He will deprive of it [sc. the Intellect] so that he will remain in the darkness of his ignorance that encompasses him until he is separated from the body, deprived of it [sc. the Intellect], and becomes a perpetual object of His anger. There are degrees of this which reason (fikra) does not perceive.... And to one to whom He has granted that Intellect some light will remain which praises God and sanctifies Him, when he is separated from the body, in the company of the prophets, the righteous, the matyrs and the saints. What a beautiful company! 127

What conclusion can be drawn from what seems to be inconsistency and contradiction in Ibn Bājjah's doctrine concerning the agent of conjunction? How should this "inconsistency" and "contradiction" be understood? The conclusion and the answers to the questions above have been hinted at on many occasions. They stand as follows:

- (a) The movement of natural bodies is movement in one direction; it is governed by strict rules, and can be classified as limited, predictable, measurable, etc..
- (b) Man's movement is movement in all directions, including upwards and downwards. It is, therefore, much more complex than the movement of natural bodies. On the average, it is intermediate between or composed of both opposing types of movement.
- (c) Rationality is the opposite of corporeality. Rationality sets a thing into upward motion only, and this movement is not of the same nature as that of corporeal bodies.

Further, the determination of nature can be relatively altered by man; man can throw a stone in an upward direction, etc.. This alteration, however, is temporary and very limited, for sooner or later man's alteration of natural movement must be exhausted by the resistance of the gravity of the stone or the earth. Similarly, man can struggle against both corporeality and those faculties of the soul which are related to corporeality. Man, therefore, can prepared himself to ascend from corporeality to its opposite. The intermediary means are the spiritual forms. This preparation, however, is conditioned by two factors: first, by the capability of the person, i.e. his composition, the way he was created, which is beyond the control of his free will; second, by the beneficence of the Intellect or of God which is also beyond the control of man's free will.

In similar fashion to man's ability to "interfere" with the movement of corporeal things, divinity also can "interfere" in man's movement and his nature, but on a larger scale. Due to the nature of the Intellect, its upward attraction is of a higher level than natural or voluntary movements. The higher the level of movement may be, the more efficacious and influential it will be. The great ability of divinity to interfere in man's movement, however, does not contradict the possibility of ascent through learning nor does it set aside the rule of movement. When a person prepares himself for conjunction with the Intellect, there is no reason not to be granted conjunction if he is capable and well-prepared. This is just why Ibn Bājjah seems con-

fident that the first possibility is workable along with the second.

Thus, whenever a man possesses knowledge and wisdom he will ultimately become a "divine and superior man". A man who performs intellectual actions essentially and not accidentally, becomes "through rationality divine and superior", and "becomes one of these [simple] intellects who properly deserves the title 'being divine'. It is sufficient that the other two qualities of man, i.e. corporeality and spirituality, be overcome by rationality to make a man "merit the title, being simple and 128 divine'".

Abū Bakr was not only consistent; he was very strict in adhering to his rules. In the transition from one level to another of the three main levels - corporeality, spirituality and rationality or intellection - there is a qualitative ascent involved. This qualitative ascent explains determination in relation to corporeality, free will in relation to spirituality and absolute freedom in relation to rationality (intellection). "Freedom" is beyond being described: "[It is] a state which cannot be described by more than this", to say that one "is saved (freed) from corporeality and spirituality". It is only through the qualitative difference among the major levels of human existence that this "freedom" can be generally understood as being something beyond the other two qualities. Abū Bakr, however, sometimes uses the expressions "necessary things" and external necessary affairs" as opposites to this freedom.

The claims of inconsistency in Ibn Bājjah's doctrine concerning

viewpoint which falls short of understanding the absolute freedom conceived by our philosopher. In the high state of intellection where man becomes divine, there is no distinction between the Intellect, its intellection and the intelligible. When one becomes divine, he becomes perfect through his own perfection. He would not then be in need of any other than himself to exist. Rather, every other man and every other existent would be corrupt in relation to him. Through his existence other beings exist, and it is through his own existence in the first place that he himself has being.

The upward attraction of the Intellect and man's freedom, therefore, will be absorbed in a new and higher type of movement, higher than that type in which we can distinguish between the upward attraction of the Intellect and man's will, a type which cannot be understood in the light of either corporeal or spiritual movements. We refer here to a movement in which there is no distinction between mover and moved, a movement which does not have an opposite such as rest, for rest is nothing but another aspect of movement itself. Although local movement cannot be conceived apart from time, the movement of the Intellect - we call it movement because we do not have special terms for it - and of the intelligibles, together with the Intellect are above time. This movement of the Intellect alone is the "resting in eternal happiness", for everything that is eternal within time is not eternal; on the contary, time is eternal because of the eternity of the Eternal.

**\( \)** 

### 13. Conclusion

Plants share with animals "the actions of the nutritive and generative souls as well as the soul of growth", and in a similar way man shares with non-rational animals "all these faculties as well as perception, imagination, memory and the acts resulting from them. These constitute the animal soul." Man, however, is distinguished from the lower stages of animate bodies by the rational faculty which he shares with upper stages of beings, the spheres and the intellects. The distinction is important because it gives the ground on which a man is a man, not an animal. It is similarly important because it is the basis of free will and choice, or to put it into Abū Bakr's own words, "The human actions by which [man] is particularized are those which are governed by choice because everything which man does by his choice is a human act, and every human act is an act of choice." To this Ibn Bajjah adds: "I mean by the expression choice, the will which is the result of deliberation."

Rationality interests our philosopher to such an overwhelming degree that it becomes the central point in most of his works. This consuming interest arises because rationality is the means of happiness, perfection and blessedness for man, or more precisely the philosopher or the <u>mutawahhid</u>. Through rationality man can become essentially perfect. It has been made clear that the faculties by which the corporeal forms are perceived are the external senses. The particular spiritual forms belong principally to the imaginative faculty, but the

intelligibles belong to the rational faculty. From al-Nafs, where Abu Bakr inquires into the nature of the rational faculty, we learn that this faculty is sometimes potential and sometimes actual. The different states occur because the rational faculty is related to corporeality. That which makes this faculty actual is the Active Intellect, which by its connection with man's intellect moves the latter from potency to act. In Ibn Bajjah's classification of men, only the supreme philosophers can achieve union with the Active Intellect and acquire knowledge in all fields. In such a state and through such a process man's conjunction with the Intellect becomes possible. Perhaps man's conjunction with the Intellect is Abū Bakr's original solution to the problem of reconciling metaphysics with physics. The conjunction brings together in one climactic and unifying point the changeless ultimate reality of the Intellect and the shifting world of spiritual and corporeal forms with their various movements. Through the act of conjunction, an act that is at once mystical and intellectual, Abū Bakr has been able to bestow integrity and consistency on his world view. Not only, however, does man's conjunction with the intellect resolve the duality of physics and metaphysics, it also effects a union of a unique kind between the Aristotelian and Plationic stands in Islamic philosophy. The significance of his achievement is well brought out in the following translation from the very end of the Hebrew version of Tadbir al-mutawahhid.

Puis donc que l'intellect actif est indivisible, je veux dire, puisque toutes les formes spécifiques ensemble ne sont dans lui qu'une seule, ou du moins, puisque leurs essences sont des choses indivisibles [je veux dire, puisque chacune des formes specifiques existe comme unité dans lui], la science de cet intellect separe, en raison de son elevation, est une, bien que les objets de cette soient multiples, selon la multiplicite des especes. Si les formes qui viennent de lui sont multiples, ce n'est que parce qu'elles se produisent dans des matieres (differentes). En effet, les formes qui se trouvent aujourd'hui dans certaines matieres sont, dans l'intellect actif, une (seule) forme abstraite; mais non pas dans ce sens qu'elles aient été abstraites après avoir existé dans les matieres, comme cela a lieu pour l'intellect en acte. Rien n'empêche l'intellect en acte de faire des efforts pour rapprocher de lui peu a peu ces formes separees, jusqu'à ce qu'arrive la conception (purement) intelligible, c'est-à-dire l'intellect acquis; c'est pourquoi l'essence de l'homme, ou l'homme par ce qui forme son essence, est ce qu'il y a de plus rapproche de l'intellect actif. Rien non plus n'empeche cet intellect (acquis) de donner à la fois ce que les autres intellects ont donne d'abord, c'est-a-dire, le mouvement pour se penser soi-même; et alors arrive la veritable conception intelligible, c'est-à-dire la perception de l'être qui, par son essence même, est intellect en acte, sans avoir en besoin, ni maintenant, ni auparavant, de quelque chose qui le fit sortir de l'état de puissance. C'est là la conception de l'intellect séparé, je veux dire de l'intellect actif, tel qu'il se conçoit lui-même, et c'est la la fin de tous les mouvements.

CHAPTER THREE

THE PRIME MOVER

.

## 1. Two meanings of "first mover"

It has been established that movement is of three main types: natural, violent and voluntary. It has been established also, that all three types require movers, whether the movers be within the moveable object or without. Now, Ibn Bājjah's commentaries on both books VII and VIII of Aristotle's Physics are primarily devoted to the question of the mover in general, and the Prime Mover in particular. In the beginning of his commentary on book VII, Abū Bakr makes this purpose very clear. After stating that change in general is of four types - according to the four categories in which change takes place: substance, quantity, quality and place - he proceeds to deal directly with the subject. "We say", he asserts, "that the mover is an existing [fact]. Some movers set [things] into motion without being moved, and others move while setting [things] into motion." That mover which does not itself move when it sets something else into motion either does not move at all or moves only accidentally. Thus a mover must be one of three things: that which does not move at all, that which moves accidentally or that which moves essentially.

After enumerating these three types of movers, Ibn Bājjah's next step is to examine whether the Aristotelian statement, "Every moveable has a mover", must imply some mover that sets things into motion without itself being moved or whether it is possible for infinite regress to occur. If infinite regress is not possible, then there must be a First or Prime Mover. Now, is this Prime Mover one or

many? Is it a corporeal force, or a force intrinsic to a body, or is it distinct from any body? Is it continuous with a body or contiguous to it, etc? These are the subjects to be investigated in books VII and 2 VIII of al-Samā.

Before proceeding in his investigation, however, Ibn Bājjah devotes sufficient time and space to make clear that the expression "first" or "prime" mover is used, even by Aristotle, to indicate two different levels of movers. In his correspondence with Abū Jaʿfar 3 Yūsuf b. Ḥāsdāy, after stating that one of the two most problematic issues of al-Samāʿ is the issue of the first mover, he says:

The first thing to be known [here] is that he [Aristotle] did not intend to clarify (deal with) the first mover in the absolute sense [in book VII of his Physics] as is claimed by the commentators..., rather he perceived (comprehended) a first mover in relation to any supposed motion (movement). That is because the 'first mover' is being used in two ways. - The first, is the First Mover which is completely free of all motions; this is the one which is dealt with in the eighth book (lit. article), and which was perceived by the commentators. 4 - The second way is the mover as being at rest. The pen [for example] sets the ink into motion while it is moving. The relation of my hand to the pen is the same as the relation of the pen to the ink. It [the series] should necessarily end at a mover which sets into motion by a certain determined state within itself without being in need to be set into motion [by an external mover]. This type [of first mover] is found in corporeal bodies, for although every body that sets into motion is being moved itself, there might be some bodies which set into motion without being moved, as is the case with a magnet and iron. It is thought that the magnet sets into motion without being moved. Thus a magnet is a first mover because it does not itself need a mover in order to set something else into motion, although it might be the subject of other types of movement.

The point which Ibn Bājjah strives to explain and which he does not tire of continuously repeating is that the "first mover" discussed in book VII is not the same as the "first Mover" of book VIII of Aristotle's Physics (see footnote n. 4 above). It follows then that the expression "first mover" is sometimes used to indicate the direct mover, i.e. that which is in immediate proximity or nearest to the moved subject, and at other times is used to indicate the last or final mover, i.e. the Prime Mover. Ibn Bajjah claims that Aristotle used the expression "first mover" in book VII to indicate the direct or proximate mover which can produce movement by itself such as a magnet or a self-moved natural body, whether animal or person. "The proximate (qarīb) mover which is called 'first' in this article (treatise), [i.e. book VII] is always connected with the moved." Similarly, Ibn Bajjah claims that Aristotle used the expression "first mover" in book VIII to indicate the last Mover, without which movement cannot occur. "The First Mover", he says, "is the farthest, [from the thing moved] for the farthest sets into motion munfaridan (solitarily) by itself. Every intermediary mover sets into motion through a farther mover and this, in turn, through a still farther one. The farthest is the 'First' Mover."

In connection with these two usages of the term "first mover", the "first moved" is either the first thing to be set into motion like al-harr al-gharīzī in relation to the soul; or the last thing to be set into motion which is, however, the first to be perceived, such

as ink in relation to the pen followed by the relation of the pen to \$ the hand and the hand to the person who initiates the writing.

The term "first mover", then, is used in two different senses. Ibn Bājjah, however, in the beginning of his Commentary on Book VII, indicates that the "first mover" is actually used to mean all of the three different types of mover which we mentioned before:

- That which sets into motion without being moved, although it is subject to other types of motion, such as a magnet.
- That which sets into motion without being moved at all and cannot be moved at all except accidentally, such as the soul.
- That which sets into motion without being moved and which cannot be set into motion at all, neither essentially nor accidentally, that is, the "prime Mover".

Yet from another standpoint these three types of "first mover" can be classified into two only: the direct or immediate "first mover" and the last or farthest "First Mover", as we have seen above.

In conclusion, we may say that the first mover of natural bodies is their nature. The first mover in the case of voluntary movement is an animal or a man, i.e. something which possesses a soul. Further, in relation to violent movement, the first mover is the qasir. All of

these "first movers" can be classified into one category, the category of the direct or immediate "first mover" in contrast with the remote "first Mover" who is the final and sole "First Mover" of all other movers, whether they be immediate or intermediate.

### 2. The hierarchy of the movers

Several points are involved here:

(a) The hierarchical ascent from the immediate "first mover" to the remote "First Mover".

In connection with our previous subject of discussion, we have in between the immediate "first mover" and the remote "First Mover" a series of other movers. This series of movers, as we have said earlier, must end at a mover that sets things into motion by itself; otherwise an infinite regress would occur. In order to prove that the series of movers must end at a final "First Mover", Ibn Bājjah examines all three types of movement and brings proof for their existence, and for the existence of change in general. It is quite interesting that our philosopher had never previously attempted to prove the existence of change and movement, which were simply taken for granted throughout al-Samā' until he came to the last part of the work, or until the point where the proof was needed in connection with the subject of the "first mover".

Abū Bakr's essential proof of the existence of movement is his

appeal to the observations of our sense perception;

Movement is necessary for nature, and nature is alive through movement, for movement is the most distinguished sign of life, the most particular and the most discernible by the sense perception. Hence, those who are unsure of the death of a certain person, seek to perceive whatever movement by him, (or of his), [may exist].... Thus the investigation of movement is parallel to the investigation of the existence of the world. 11

This is Ibn Bājjah's essential proof of the existence of movement. Through sense perception and experience which is the result of sense perception, the existence of movement is established. Having established the existence of movement, Ibn Bājjah then examines the three categories of movement; the natural, the violent and the voluntary, in order to ascend from the immediate "first mover" to the final First Mover through a reversed hierarchy.

The establishment of one of the two extremities of the hierarchy of movers is essential to the other:

Every moved thing is moved by something other than itself, and this other sets [things]:into motion either while being moved or without being moved. There must be a First Mover which is not set into motion by any other, for if such a [First] Mover does not exist there would not be a last[mover]. If infinite regress is to occur, there would not be a last mover, and if there is no last mover, there would not be a First. 12

Thus, establishing one of the two extremities stops the infinite regress at one limit. This, in turn, means that infinity is not possible here,

for infinity with one definite extremity or limit is a contradion.

Three main examples of the hierarchy of the movers are given by Ibn Bājjah. The first is in relation to man as first mover. It also involves violent movement. It is the example of a stone which is moved by a stick; the stick, in turn, is moved by a hand, etc. "This however, does not go on ad infinitum, Ibn Bājjah informs us. "There must be a subject of motion which needs necessarily to be in motion, and there must be a mover which necessarily sets into motion by itself. Between the two there are intermediaries, each of which sets into The second example motion and is set into motion at the same time." is in relation to nature as first mover. It is the example of a ship which is moved by the waves, the waves by the wind and the wind by hot The third is in relation to the final First Mover. It involves air. the kosmos (universe) in general, and it is the subject of meteorology. Fire is set into motion by the sphere of the moon. The sphere of the moon is set into motion by diurnal rotation and the sphere of Mercury. The sphere of Mercury is set into motion by diurnal rotation and the sphere of Venus, and so onup to the sphere of the fixed planets. The sphere of the fixed planets is set into motion by that which is moved by itself, the diurnal movement. If this mover had a mover outside itself, it would not move with the diurnal movement; rather its mover would have diurnal movement. Thus, we necessarily ascend to a moved thing which is set into motion by a mover which does not itself move.

### (b) The sub-lunar hierarchical order and the theory of evolution

In the last of the three above-mentioned examples we see that fire is set into motion by the sphere of the moon. Similarly in the second example we observe that wind is caused by hot air. Are these examples coincidences or passing thoughts of Ibn Bājjah? Or do they represent a position other than that which was presented in the beginning of Chapter I of this study concerning the movement of natural 16 bodies?

We have seen that natural bodies (the elements and their compounds) cannot be said to move themselves, for they cannot stop their movement nor can they initiate movement other than locomotion. Further, in order to achieve their natural movements, they have to be in other 17 than their natural places. Yet they have movements which are neither violent nor voluntary. Ibn Eājjah, in addition to considering the impetus of matter and form and the impetus of weight as causes of natural movement, ascribes natural movement to the removal of the asir and to the fa'il. Now, the fa'il is that which generates the natural bodies and makes them light or heavy. The fa'il imparts heat by which bodies are made light. When this heat is not available, for one reason or another, it is the cold, or the absence of the heat, that makes the generated bodies heavy.

In his commentary on Aristotle's Meteorology, Ibn Bājjah tells

us how heat and its absence (i.e. cold) are the causes of variation (distinction) among the four elements. Heat and cold, in turn, are related to and caused by "the movement of the planets through their spheres". Further, among the four elements, fire has the priority. Since fire contains heat, "Fire is [the element] from which all the other three [elements] are generated." In addition there are compounds of the elements: minerals, plants and animals (non-rational and rational), "each of which is made up of two elements or more than two elements". The rank of each in the hierarchical order is decreed by the amount of fire in the composition of the body.

Without becoming involved in detail, we may say that the natural elements have an hierarchical order, and nature as a cause of motion in natural bodies is more apparent in the case of fire than in the other three elements. This fact makes fire more noble than the other three elements. Air and water, successively, are, in turn, more noble 19 than earth. The nobility of fire decrees the hierarchical order of the compounds. The more fire there is present in a body, the more noble it will be. The minerals, therefore, are the lowest in the order, for the excess of weight in them is caused by the excess of cold. The minerals, in turn, have their own hierarchical order according to the degree of heat which comes to them from the spheres.

Second to the minerals in the hierarchical order come the plants. In his botanical treatise  $F\bar{i}$  al-mab $\bar{i}$ t (Concerning Plants) Ibn  $B\bar{a}$ jjah

explains that in addition to the two elements, water and earth, a plant has a portion of a third element which is fire. This portion, however, "is not always obvious in every plant. Examples are to be The presence of fire found in the plants which grow in the ocean." in a plant is described by Abū Bakr as being a quwwah (faculty). "this quwwah", he says, "results from the movement of the sun which comes to plants through the mediation of air." This quwwah is what distinguishes plants from minerals, because it is al-muharrik (the mover) of plants. Plants, therefore, have natural warmth or heat similar to al-harr algharīzī. This warmth "which is a portion of fire and which comes to it [the plant] through the movement of the sun", Ibn Bājjah confirms, Sometimes we come across "is like al-ḥārr al-gharīzī in animals". weak and unfruitful plants. "This is because of abnormal weather due to which al-hārārah al-tabī'īyya (the natural warmth) does not reach the plants in normal proportion." It is al-muharrik (the mover), therefore, which causes this shortcoming in the plants. Like the minerals the plants, in turn, have their own hierarchy. Plants in general, according to our philosopher, are of two categories. They are either perfect or imperfect. The perfect plants are those which grow on land and which have roots, and the imperfect plants are the sea plants which do not This distinction between land and sea plants is in have roots. actuality a distinction between plants which have a sufficient portion of the sun and in which the presence of the sun is obvious, and plants which do not have a sufficient portion of the sun and in which the presence of the sun is not obvious. Thus Ibn Bājjah con-

٠. روس cludes: "All sea plants are imperfect (incomplete), and only land 25 plants are perfect."

One more point is worth mentioning here in relation to plants and their movement and their place in the hierarchical order. Plants always adhere to one place and move only in a limited direction. Their movement is intermediary between that of the minerals and that of the animals. They have local movement by which they seek food, but they do not possess any variety of purposes according to which they move.

Next to the plants in the hierarchical order come the animals. We have already spoken about movement in relation to this level of composed natural bodies (the compounds) in the previous chapter of this study. We have seen that al-hārr al-gharīzI is a perfect manifestation of the corresponding al-harāra al-tabī'īyya of the plants. It is enough in relation to our discussion here to say that warmth or heat in animals in general is much more developed than in plants.

Thus, we can conclude that the hierarchical order which dominates all sub-lurar existents, the elements and their compounds, minerals, plants and animals, is the result of the portion of heat in the various bodies. This hierarchical order then, is directly related to the sun, its movement and its physical and metaphysical influence. It is not accidental that the first instrument of the soul is a portion of fire, nor is it accidental that fire is the one element of the four

which is directly set into motion by the sphere of the moon and from which other elements are generated. Similarly, it is not accidental that fire moves upward and that heat sets things into upward motion.

One further point may be made in relation to the subject of hierarchical order. Ibn Bājjah informs us that between plants and animals there is an intermediary which is the sea-sponge. Similarly, between non-rational animals and rational animals there is an intermediary which is the monkey. He also draws an analogy between the 28 trunks or stems of plants and the intestines of animals, and between the roots of plants and the hands or legs of men and animals, etc.

All of this is done in a fashion which reminds us of the primitive theory of evolution of Ikhwān al-Ṣafā' (the Sincere Brethern or the 30 Brethern of Purity).

# (c) Man, the small universe

Ibn Bajjah's interpretation of Aristotle's Physics book VII as a book dealing with the first "first mover" has served two purposes:

- As a preparatory step for the proof leading to the last "First Mover". Since we can accord self-movement to animals in general, and men in particular because they possess souls, it is more proper to accord movement to the universe, above which there is the Intellect.

- As an example of the hierarchical order in the universe as a whole and not only in the sub-lunar world.

Hence, Ibn Bajjah draws the analogy between man "the small universe" and the "totality" or "the universe" in a Stoic fashion. On more than one occasion the analogy is drawn, and we are confronted by the question, "If this is possible in relation to man, the small universe, would it not be possible in relation to the totality?" or "the On the two occasions when this question was asked, big universe?" our philosopher was arguing in opposition to the possibility of selfinitiated movement by the "totality" or the "big universe". Although self-initiated movement is not possible in relation to the "totality", while it is possible in relation to "the small universe", the analogy which is drawn is still valid, and the hierarchical order is preserved. Man is self-moved only because he is composed of instruments, each of which is moved by another until we ascend to the first mover, which is the soul, the form of the body. Similarly, the "big universe" would have a "First Mover" who is the remotest and the purest possible form. Ibn Bājjah in this respect, however, is not far from following Aristotle, who "must have thought, therefore, of the Prime Mover as being, though unextended itself, able to operate at a place very much as we think of the soul as unextended but able to operate on this or that part of our Ibn Bājjah, however, goes beyond Aristotle's extended bodies". position. Through his analogy of man with the universe and by breaking the barrier between the sub-lunar world and the heavens,

enabled to perceive a unified hierarchical order which includes everything that exists, be it moved by a direct "first mover" or directly by the "First Mover".

## 3. The structure of the proof of the Prime Mover

Following upon the preparatory steps we have discussed, we must now consider the structure of the argument demonstrating the First Mover, showing how it is solidly based on such matters as potentiality and actuality, and on self-manifested principles such as the priority of actuality over potentiality. When we comprehend the concept of actuality itself, we comprehend its priority over potentiality. Similarly, through the four main consequences of potentiality: composition, change, creation, and finitude, we realize the imperfection of the universe and its constant need of a perfect existent.

A composed body is dependent on its parts and is posterior to them; it cannot be explained without its parts and the cause which has united them. Similarly, a changeable thing does not change from a certain potentiality by itself. What is at rest always needs a mover to put it into motion and bring it to actuality. Further, a created thing, that which comes to be after it was not, does not exist by itself; otherwise it would be prior to itself, and this is a contradiction. Finally, every finite being is limited by its own essence and is dependent on both a limited place and a limited time. It is 34 in obvious need of another principle to make it fimite.

The starting point of the argument is in the things around us which we clearly perceive as being moved. The examples which are given are extremely simple: a ship is moved by the wind, and the wind by hot 35 air, or a stone is moved by a stick and the stick by a hand, etc. The analysis of these examples leads to two successive propositions which have already been mentioned, namely: (a) whatever is moved is moved by another and (b) an infinite regress cannot be granted as a satisfactory account of motion. Both propositions are explained separately as well as through the theory of act and potency.

Let us examine the two propositions each alone at first, then proceed to the theory of act and potency.

# (a) Whatever is moved is moved by another

As a demonstration of this proposition, three essential principles are brought into discussion:

- First, everything that moves primarily and essentially is divisible.
- Second, whatever moves primarily and essentially, must be totally at rest when any part of it is at rest.
- Third, everything that comes to rest is necessarily moved by something else when a part of it comes to rest.

The first principle was demonstrated earlier when Ibn Bājjah expounded his controversial interpretation of this Aristotelian 36 principle to conclude, along with Aristotle, that everything indivisible is not moveable.

The second principle has also been demonstrated in our discussion of the fact that every natural body is composed of mover and 37 the thing moved.

The third principle is manifested by itself. When a moveable thing which undergoes a primary movement comes to rest because one of its parts comes to rest, it must be recognized that the moveable thing which comes to rest is not moved by itself, but rather has a mover different from itself. If the moveable thing were to set itself into motion, it would not come to rest when a part of it comes to rest, for it would still have the principle of motion in itself. Hence, such a moveable must be made up of two distinguishable parts, one which sets the thing into motion and the other, that which is set into motion. This distinction between the mover and the moved, however, is very subtle in relation to the first moveable. It is divisible in the sense that the mover is different from the moved as is the case with natural bodies, but it is not divisible in the sense that the mover is nothing other than the moved. Thus the first moveable "necessarily has two senses. The first is that by which it is divisible, and this is the sense in which it is moveable. The second is that by which it is indivisible, and this is the sense by which it is a mover."

From these principles Ibn Bājjah comes to the conclusion that the proposition, "Whatever is moved is moved by another" is sound and cannot be rejected. He says:

178

When Aristotle speculated on these issues, he found our statement 'everything that comes to rest due to other than itself is set into motion by other than itself' to be clearly manifested. Then he considered this statement from different points of view and completed [the analysis] of which Plato 39 had stopped short. He [Aristotle] had proposed and concluded that 'Whatever is moved is moved by another.' Then he completed his demonstration concerning the first mover by adopting the [one] way which does not lead to any contradiction. 40 Plato had grasped then, needed to be completed, and Aristotle completed it. 41

This is Aristotle's position as it is generally accepted by our philosopher. Ibn Edjah, however, though accepting this position in general has a certain objection to Aristotle's statement, "Whatever is set into motion primarily and essentially, when a part of it comes to rest the totality comes to rest." This statement, according to Ibn Edjah, is correct in relation to any moveable that is capable of coming to rest. Aristotle, however, taking this statement which is correct in relation to certain moveables as the basis for his conclusion, was guilty of using a partial premise to come to a general conclusion. "It is a particular demonstration from which he [Aristotle] has drawn a universal conclusion." The spheres, for example, cannot possibly come to rest, a fact which means that coming to rest is impossible in relation to certain moveables; still, they are moved by others. Aristotle's principle, "Whatever comes to rest by another is set into motion by another", is a particular principle and is not a universal one.

(b) The rejection of the possibility of infinite regress

The previous point of discussion has established that "Every moveable has a mover." The next step is to show that the series of movers must end at something which has motion of itself. Ibn Bājjah assumes a hierarchy of movers in which all movers are set into motion by others up the scale to the last mover. He also assumes that all these movers cause motion and that all operate at the same time, undergoing motion simultaneously and reciprocally, and that they are in contact". This stand of Ibn Bājjah was later adopted by Ibn Rushd who believed that:

If the series of bodies is infinite, it follows that an infinite magnitude, one by contiguity, results; and therefore the motion with which this magnitude is moved must be infinite. If we further assume that the magnitude undergoes motion in a certain time, an infinite motion must take place in a finite time, which has already been shown absurd in <a href="Physics">Physics</a> VII,2,233a 13 - 233b 15. Thus, the series of such bodies must come to an end at some body in motion of itself, and it has already been shown that that which is in motion of itself must be composed of a mover which is not a body and something moved which is a body. What

Let us suppose a mover A which sets something into motion and which is, in turn, set into motion by B. Let us suppose also that when B sets A into motion, it is set into motion by C, and C by D, and D by E, etc...ad infinitum. If we establish such a supposition, then it is necessary that there should be an infinite motion in a finite time. This is true because of the relation of motion and its time to the magnitude. "Every motion of a finite magnitude is finite and takes place in a finite time." When a certain external mover sets

into motion a certain moveable body, it does so while it is in contiguity with the moveable body. The moveable body, when it sets another body into motion, must have the same relation, etc. It is clear, then, that these moved movers form a single magnitude. If we suppose that these moved movers go on ad infinitum, it would be necessary that the magnitude which is formed by them also be infinite. Now, if we suppose that this single magnitude is moved a finite distance in a finite time, there must be an infinite movement of an infinite magnitude in a finite time. Since this is a contradiction, we must conclude the existence of a first moveable.

analogy can be drawn between this final first moveable and the first moveable of the soul which is al-hārr al-gharīzī. "Every moveable should end at a first moveable", he remarks. "This is similar to what is witnessed in the case of animals", he continues. "A heavy body, for example, is set into motion by a hand, the hand by the nerves and the nerves by al-hārr al-gharīzī. The latter is the first moveable of all [subsequent moveables]." He then concludes, "It is not yet known [up to this point of the discussion] whether this last first moveable is of the same category (lit. genus) as that which is self-moved, that is to say the animal, or of the category of that which is moved naturally such as the movement of the stone downward; or of a third category! "This remains to be discussed later.

#### (c) The theory of act and potency

We have so far discussed the two propositions: that every thing which is moved is moved by another, and that the series of movers does not extend ad infinitum. It is time now to deal with the theory of act and potency in order to complete the demonstration of the Prime Mover.

Our starting point lies in the definition of movement itself.

Movement is the entelechy (perfection or actualization) of a potentiality. The moveable thing is that which gains this perfection, and
the mover is that which makes the perfection possible. Further, "Movement is an intelligible concept, and the existence of every intelligible concept, is either impossible (mumtani'), necessary or possible."

- If the existence of movement were impossible, as Zenon had claimed, then all things would continuously be at rest. Our sense perception, however, denies such a claim.
- As for the possibility of movement to exist, this possibility is a fact which is supported by our sense perception. It is obvious, however, that some things can move and other cannot. An example of someting which cannot move is a point.
- As for whether or not there can be a necessary continuous movement, in such a way that there is no moment without a movement, this is one of the main subjects of investigation in both books VII and VIII

of al-Samā'. We have shown previously that movement is continuous and eternal. We shall now re-examine this question within the framework of act and potency.

As we have said, the starting point lies in the definition of movement. "Actuality is in opposition to potentiality in a way that 51 they cannot exist together in the same subject." Hence, it is impossible that the actuality and the potentiality of a movement should come to existence together at the same time. Further, it is part of the definition of movement that movement is the perfection of a movemble thing. It is clear then, that movement does not exist except in moveable things. Similarly, it is clear that nothing comes to existence out of nothing, and existence is either a perfection (actuality) or a movement (process of actuality after potentiality). Both movement and its actuality require a body and cannot take place without a body since it has been established by the very definition of movement that it has reference to a moveable body.

In addition, every movement is preceded by its possibility.

"Possibility and potentiality here are like two synonyms", and movement, whether it be created or eternal, is preceded by its possibility.

As for [the created] movement of my hand, its possibility preceded it in time in my hand before it came to exist. And as for [the eternal] diurnal movement of the sun..., its possibility precedes it in the sun. Every movement is either created or

eternal. Possibility of the created movement is clear. As for the possibility of the eternal movement, the possibility lies in its parts and not in its totality. 54

The attempt of Yaḥyā b. 'Adī to oppose Aristotle's idea of the precedence in time of the potentiality of the movement over its actuality was rejected by our philosopher. Yaḥyā confuses natural and eternal movement with violent movement. Thus he makes it necessary for the first circular movement to follow the same rules as violent movement. In order to reject the claim of Yaḥyā b. 'Adī and to establish that potentiality takes place before actuality, Ibn Bājjah goes into long analysis of the different types of motion.

Potentiality, as seen by Abū Bakr, is always related to a subject. Whether it is natural potentiality or violent potentiality, it cannot exist without a subject; the stone has the potentiality of moving downward naturally and the potentiality of moving upward violently. When the movement is upward, the stone's natural potentiality of moving downward immediately comes to be, whether or not the stone is faced with an obstacle to stop it from moving to its natural place. Hence, when a natural body is in its natural place, it will not move because the potentiality of moving to the natural place occurs only when the natural body is not in its natural place. Further, since everything has a place, and since being in that place is a perfection, things are of three main levels in relation to their places:

- First, that the thing should have one natural place. Being out of that place means that it has one natural potentiality.
- Second, that the thing should have more than one natural place, such as man who eats in one place and sleeps in another, etc. At one time he is in one place and at another time in another place. Thus, a man may have continuous opposite potentialities and be affected by opposite causes stimulating him to move in all directions.
- Third, that the body should move in circular movement from one place back to the same place, in such a way that the movement is continuously 57 in actuality.

Now, Yahyā b. 'Adī could not distinguish among types of potentiality in relation to these levels of places. He saw only that in certain subjects potentiality and actuality exist together at the same time, but that is possible only in the case of violent potent—58 iality. "Yaḥyā al-Naḥawī" says Ibn Bājjah, "was occupied with violent potentiality. He did not deal with natural potentiality, either because he did not perceive it or because he was misled (led away) respecting it."

Let us now go back to the three levels of things in relation to their being in place. These levels are related to the type of form which the body has as the final cause (the purpose) of its actuality, the form toward which the body strives in moving from potentiality to actuality. The place of a body, however, if it is not the form itself,

is located where the form is. The place, therefore, is either desired essentially because it is the form, as is the case with natural bodies; or it is desired accidentally because it contains the form.

Whatever the case may be, things are of three main levels in relation to their places. This is true because by moving toward these places, things move from potentiality to actuality.

- "When a natural body performs a natural movement", explains Ibn Eijah, "it must have two causes [for the movement]." The first is its nature which is its perfection; the second is the possibility or potentiality of receiving that perfection. The body is moved through potentiality, and its mover is its nature. Potentiality alone cannot be the cause of movement for two reasons. The first is a phenomenon that we observe in the movement of natural bodies. When potentiality decreases, the movement increases; thus, when a stone draws nearer to the earth, its velocity increases, etc. The second is that potentiality can exist without being able to set the body into motion, even should there be no obstacle, such as is the case with a piece of wood which will never become a bed by itself, but will always need the fafil or the mamufacturer.
- As for animals, they naturally seek their food in different places. The perfect animal, such as man, performs different activities in different places. He does not seek the place as such; rather he seeks a certain form or purpose in a certain place. These purposes are de-

sired by man's nature. It is not necessary that his desires (tashawwuqāt) be related to certain places contrary to where he is, as is the case with the natural potentialities of natural bodies.

The place itself is desired accidentally by both men and animals. The subject of desire (which is desired essentially and not accidentally) is that thing which does not exist, the desire which is not fulfilled. Thus, man stops his motion willingly when he loses a certain desire or when he conceives a new desire. He moves and comes to rest through desires. "Voluntary movement, then is made up of a mover and something moved", concludes Ibn Bājjah.

above-mentioned movements: natural movement and voluntary movement.

This is so because the spheres have shares both of nature and of soul.

"That is why it is said about the spheres that sometimes their movements result from nature and sometimes result from soul. As for their share of natural movement, it consists in the fact that they cannot stop voluntarily on the one hand and that they move without any instruments on the other. As for their share of the movement which is caused by soul (voluntary movement), it consists in their moving in different places from one point back to the same point. The forms of spheres, however, are neither natures nor souls. Such must be the case because every nature has an opposite, and every soul has opposite desires, and neither one has continuous movement. Abū Bakr remarks:

Whenever a body moves with a continuous movement, that is necessarily so because it seeks the opposite in a way similar to that of the soul, and because it does not come to rest in a way similar to that of natural bodies. Thus the mover of such a body should necessarily be an intelligible, because it admits [within itself] the opposites and because it desires one thing constantly.... Thus it moves continuously. Whatever the case may be, the mover in it is different from what is moved. 62

Now, in order to conclude our discussion of the structure of the proof of the Prime Mover, we say: The basis of the whole argument of act and potency is a metaphysical examination of the movement seen in sensible things. When water is moved from one state to another, it should have the potency of that toward which it is moving. Potency is a necessary condition of movement because it involves the lack of action in the thing. The act, therefore, "is something over and above the potency, something more than the potency, and so has to come from something which already has or is that act". Further, when a thing imparts movement, it does so through something else, and this through a third thing, etc. This cannot go ad infinitum, otherwise there would not be a First Mover; and, therefore, all previous movers would not be able to impart movement themselves, for they are movers only through having been moved by a First Mover. Everything that moves - a natural body, an animal or a sphere - has not already accomplished the act toward which it is being moved. It only has the potentiality of the act. But as far as there is motion, "There must be something which of itself is act, in the sense that it is in no way being actualized by anything else."

In his "Discourse on the Nutritive Faculty" of <u>al-Nafs</u>, Ibn Bājjah gives an excellent resumé concerning the subject of act and potency. We quote:

Now, it is obvious that that which acts, in so far as it is that which acts, exists in actuality, and that which is acted upon exists in potentiality, since from our word <u>yaf'al</u> (it acts) it follows essentially and not accidentally that it exists in actuality as a fully specified particular, and from <u>mā yanfa'il</u> (that which is acted upon) it necessarily follows that it exists in potentiality.

### 4. The Prime Mover's Attributes

We have seen so far, that every moveable thing has a mover and that the series of movers should end at a mover which imparts movement by itself. We have still to examine the nature of this last mover of the series. In his <u>Special Treatise</u> on <u>Book VIII of al-Samā'</u>, in particular, and all through his works in general, Ibn Bājjah offers what can be termed a satisfactory account of the attributes of the Prime Mover.

#### (a) The Prime Mover is not moveable

The first attribute which we come across and which is a basis for all other attributes is that the Prime Mover is not moveable.

Every moveable thing has a mover", says Abū Bakr, "and the mover is either within the moveable thing or without it. If it is without the moveable thing, the mover is set into motion while it also sets into 65 motion." Further, "When we suppose that a body is moved by another

body, the mover is moved mecessarily" by another. This, however,

"does not continue ad infinitum", as was shown earlier. The series

of moveables "should necessarily end at a moveable which has its mover

within it. It should be a self-moving moveable in itself." The mover

of such a moveable, however, "should necessarily be immoveable".

Otherwise this mover too would need a mover, and the series would start

anew.

This same idea is explained over and over by Ibn Eajjah, with slight variations. "Every moveable has a mover", he reminds us, "and the mover of the last moveable should necessarily be immoveable. This idea", he continues, "becomes more clear to us after what follows: every mover sets into motion either [directly] in itself or through a moveable thing which is moved by it, like a man who sets a stick [directly] into motion by himself and sets a stone [indirectly] into motion through the stick." The series of indirect moveable, however, does not go ad infinitum, for, "There must be a moveable which necessarily does not set into motion." Corresponding to this there must be, "a mover which necessarily is not set into motion. In between the two are [different] intermediaries, each of which sets into motion and is set into motion." These intermediary moveable movers, however, are of two kinds; some set into motion directly and essentially, and some set into motion accidentally.

The highest thing in the series is made up (composed) of a

mover and a moveable. The mover present in it is immoveable, and the moveable element in it sets other things into motion while moving.

These two parts, however, can only be distinguished verbally". If it were possible that they could be distinguished from one another, then A which is the mover would have a place other than the place of B which is the moveable, and in that case A would move while setting B into motion, which is a contradiction. The conclusion of this argument is as follows: the first moveable or, "that which moves by itself, is composed of a mover and a moveable, for were it a mover through the mere element by which it is also moveable, then every moveable would be a mover; and this is not true.... There must necessarily, then, be in existence a mover which is immoveable."

After this conclusion, Ibn Bājjah offers an interesting analogy: "If honey and oxymel (sakanjabīn) exist separately, then vinegar must exist", for oxymel is not made up of honey alone, rather of both honey and vinegar. Similarly, "Since the moveable mover and that which moves by itself [which is composed of a moveable and of an immoveable mover] exist, then the immoveable mover exists."

Now, whether that which moves by itself be a natural body, an animal or a sphere; and whether the movement be generation, growth, transformation or local; everything that moves by itself has a mover which is other than that which is moved. The proof of this fact has been stated earlier in our discussion of the theory of act and potency.

We may briefly restate here, that the moveable is that which is moving toward its act while the mover is that which is already in act. The mover is that which acts, and the moveable is that which is acted upon.

69
They cannot, therefore, belong to the same subject at the same time.

We have already arrived with Ibn Bājjah at the conclusion that there necessarily must be an immoveable Prime Mover. Is this Prime Mover, however, one or more than one? Is it eternal or not? The proof 70 in these matters is still to be established.

## (b) The Prime Mover is eternal

Taking the first attribute as a solid base, Ibn Bājjah proceeds to tell us that the Prime Mover is eternal. In order to make his point our philosopher goes into a long argumentation about the continuity and eternity of movement itself. He first says: "As for the fact that the Prime Mover is eternal and one, this will be made clear in what we say." He then starts his analysis of the first movement and its nature. The first movement by the Prime Mover cannot be anything "but local circular movement only", he remarks. This is true because local movement takes precedence over all other types of movement. In addition the first moveable moves toward itself primarily and essentially, and that kind of movement is possible only in relation to local movement. Not all local movement, however, is involved, but rather circular movement only. That is so because circular movement is the only type of movement which can be eternal and continuous, as was

Furthermore, such a movement cannot be composed of two local movements, one upward and the other downward; for if that were the case, there should be opposing causes for the change in the course of the movement from one direction to another. In addition, if A is the moveable, and if it is moving from B to C and back to B, etc., then it would be interrupted by alternative acts. If such were the case it would not be a continuous movement and, therefore, would not be an eternal one. Similarly, the first movement cannot be a movement of generation and corruption, of growth and its opposite or of transformation; because all these movements are also interrupted by rests. Circular movement is the only type of movement which is not interrupted by rest. If we take any point in a circle, this point might be the beginning, the end or the middle of the movement at the same time. Circular movement is the sole type of movement which is capable of being continuous and one.

Since the Prime Mover "is the first among all movers", and since, "It does not move either essentially or accidentally, neither by itself nor by another, then the moveable element of such a mover must be eternal and numerically one, because its mover sets into motion in a uniform way.... It is clear", Ibn Bājjah concludes, "that the moveable element of such a mover is eternal, and the cause of its eternity is its relation to its principle [i.e. the Prime Mover]."

In this indirect way Ibn Bājjah informs us that the Prime

Mover is eternal. He seems to take it for granted that the Prime

Mover, having been proved immoveable, is to be considered identical

with God and that it must, therefore, have all of God's attributes,

eternity included. "The reason the motion is continuous", he says,

"is that the mover is eternal and necessarily exists... For movement

is the consequence of the mover." Thus the movement of the first

moveable is continuous, one and eternal; this is true because the

mover causing such movement is itself continuously existing, one and

eternal. This same idea is explained by our philosopher in al-Nāfs

where he says:

The thing moved has either eternal or transitory movement. The mover of eternal movement is one and is setting into motion [sic] eternally. Hence, the mover of the eternal movement is always one, existent in actuality, and he is not such as to move at one time and not at another. 74

(c) The Prime Mover is neither a body nor a magnitude

After having described the movement of the first moveable as circular, eternal, continuous and one, and after having concluded that the mover of such a movement is eternal and one, Ibn Bājjah continues his investigation concerning the Prime Mover's attributes. He says:

It has been established that there is a Prime Mover, and [it has been shown] what type of movement is brought about by this Mover. Insofar as it is not located in a body, nor is it a body or a magnitude at all, it is clear from what has been established that the Prime Mover sets into motion an indefinite movement. Every mover that sets into

motion an indefinite movement has an indefinite force to set into motion. Every body, however, is finite; and what is finite cannot actually have an infinite power. 75

If we take part of the finite body, the force of this part should be of one of two classes; either finite or infinite. If its force is finite and we double it several times, it would then become more than the power of the whole body from which we have taken the part. In that case the finite power of a finite body would become greater than the infinite power of the original body. All this is a 76 contradiction.

The conclusion to be taken from this and similar examples is that the Prime Mover is neither a body nor a magnitude in any way. It follows that it is neither divisible nor continuous in the sense of continuity of a magnitude, "because every divisible thing is either a body or belongs to a body". Similarly, continuity in magnitude is an attribute that belongs to a body. If we suppose that the Prime Mover belongs to a body or is in a body, many problems would arise. It was established, for example, that when the mover is a body or in a body, it must be contiguous with the moveable, and it is set into motion when it sets something else into motion either essentially or accident—77 ally. Such a moveable mover is not the ultimate Prime Mover because it requires another mover beyond itself. This is one of the problems which would arise from supposing the Prime Mover to be a body. Somebody, however, might claim that we sometimes see things which move

without being contiguous with their movers; as well, we see things which are separated from their movers but do not cease to move. Examples can be found in a magnet which sets iron into motion from a distance or the arrow which continues to move after contact with the mover ceases to exist. Ibn Bājjah, however, answers these allegations and others one by one, explaining that in the case of both the magnet and the arrow there is a difference between a first mover and a direct mover. The first mover may be either the magnet or the bow, but the direct mover in both cases is the air that surrounds the moveables and either pushes or pulls them.

In the end of his <u>Special Treatise Concerning Book VIII of</u>

<u>al-Samā</u>, Abū Bakr makes a brief remark that the Prime Mover is at the circumference of the universe and that it should be seen in its relation to the diurnal movement. He says:

This Mover should be arrayed in relation to the multiplicity of the diurnal movements, because the principle [should be] either in the middle or at the circumference. It is not in the middle; therefore, it should be at the circumference. It has been established then, that there is a Prime Mover, and [it has been shown] what type of movement is brought about by this Mover, and that it is not divisible nor continuous and does not have magnitude at all. 78

How should we understand this arrangement of the Prime Mover as being at the circumference of the universe? Since this arrangement is coupled with a confirmation that the Prime Mover is neither a body

nor in a body, we cannot presume that the Prime Mover has a place in the sense that corporeal things do. Thus, we are left with one reasonable solution which is to be found in the cosmological scheme adopted by our philosopher. The notion of being at the circumference of the universe makes sense only in relation to the cosmological order of the spheres which are arranged in an ascending hierarchy, and in terms of the great inclusiveness and higher function of the Prime Mover. In short, the notion equates cosmological and metaphysical orders in a way that the sphere of the Prime Mover is the most inclusive of all spheres and performs the most fundamental of all functions.

Being above any place and transcendental on the one hand and being at the circumference of the universe on the other hand, might seem a contradiction in terms. If, however, we consider this notion within the framework of Ibn Bājjah's general outlook, we are able to integrate "being at the circumference" and "being transcendental", for the Prime Mover is at the circumference in the sense that it is all inclusive. When we conceive the universe as a series of concentric circles, then the Prime Mover would necessarily be the outermost of these circles.

#### (d) Is the Prime Mover the Intellect itself?

Only twice and very briefly does Ibn Bājjah hint in his physical treatise that the Prime Mover is the Intellect itself. The first suggestion is found in his Commentary on Book VII when Abū Bakr

says that the Intellect is immoveable, using the terminology of one to describe the other. These are his words: "It has been established elsewhere that the Intellect exists beyond time; it is therefore immoveable. Time is in need of the existence of the Intellect...which is the highest (lit. first) subject of knowledge." 79

The second hint is more direct and more obvious. It is in the 80 very end of the text of Concerning the Meanings of Books VII and VIII of al-Samā' where Ibn Bājjah remarks:

If there is a body which moves with a continuous movement, that should be because this body necessarily seeks its opposite through something that is similar to a soul and it does not come to rest in a way similar to natural bodies. Hence, the mover of such a movement is necessarily an intelligible because it admits the opposites and because it aims at one thing only. 81

This, however, does not mean that the mover of such a movement is necessarily "the Intellect", rather only "necessarily one of the intelligibles". If, however, we complete this hint with what we find in al-Nafs about direct unification between the Mover and the Intellect, then our question is answered. In al-Nafs, on more than one occasion, Ibn Eijah speaks of the Intellect as a Mover. An obvious example occurs when he mentions the Intellect, or to be more precise the Active Intellect (Intellectu in Actu) as the "Mover" or as he says, 82
"Mover from without (separate Mover, min khārij)". Another clear

example occurs in the very end of the Hebrew extracts of <u>Tadbīr</u> where the last sentence as translated by Munk reads: "C'est la la conception de l'intellect séparé, je veux dire de l'intellect actif, tel qu'il se conçoit lui-même, et c'est la la fin de tous les mouvements."

The unification of the Prime Mover with the Active Intellect has many other manifestations. In the ultimate science, at the highest level, the Intellectu in Actu and Intellectu in Acquisitu, just like the Prime Mover and the first moveable, are one. In the speculative sciences, the object of intellection (al-ma'qul) is different from the intellect (al-'aql), just like any intermediary moveable in relation to its mover. Moreover, the description of the three levels of intellection in the process of conjunction, of the corporeal forms, of the spiritual forms, and finally of the intelligibles, reminds us of the three levels of movement, the movement of natural bodies, voluntary movement, and the movement of the spheres.

We have seen above that the Prime Mover is neither divisible nor continuous in any physical sense because it is not corporeal. In addition, we have seen that the first moveable has a continuous movement. This movement derives its continuity from the First Mover. The Prime Mover, then, is that which is not continuous but rather bestows continuity on its moveable. Now in his essay Fī al-ghāya al-insāniyya (Concerning the Human Final Cause), Ibn Bājjah confirms that God is the one who bestows continuity on others. Let us listen as he says:

When a man becomes perfect, he escapes (he is saved from) struggling with his nature and its pain, and with soul and its [different] faculties. He becomes as Aristotle had said: 'resting in continuous happiness'. That which is continuous in time is not truly continuous. As for the truly continuous, it is that which does not fall under time. It is continuous in itself not because its time is continuous. Thus, the one who deserves most to be continuous is God the Most High. He is the one who bestows continuity [upon others]. 84

It is clear here that our philosopher rejects the idea that God is continuous in a physical sense although He is continuous in a different sense. His continuity is above time, and He is the one who bestows continuity on others. If we compare God with the Prime Mover, we find that each of them is not continuous in a physical sense though they are continuous because they bestow continuity on their relative subjects. The similarity is then very obvious. If the Prime Mover is not a body nor in a body, and if it is the first principle, and if God is not a body nor in a body and if He is the pure act toward which all being strives; then, the difference between the two cannot be more than verbal.

### 5. Conclusion

In dealing with the question of the Prime Mover, Ibn Bājjah has registered two major achievements: the proof of the Prime Mover and the method which is employed for that purpose on one hand, and the classification of human sciences into one unified system on the other. These achievements are very closely related. In order to reach

a Prime Mover, it was necessary to reproduce the classification that shows the hierarchy of abstraction, and the different types of sciences through which we ascend to that final goal which is the summit of human knowledge; the Prime Mover, the Intellect, God.

Ibn Bājjah's spiritual and metaphysical capacities were so broad that in a way they coloured his physics. At a physical level we are able to see an approach to that final goal. Further, within the boundaries of al-Samā' alone we grasp the transition from prime matter to its extreme opposite, the Prime Mover. The transcendental method treats every chapter of al-Samā' according to the principles and order proper to it in a determined progress toward the climax. The outcome of this practice was twofold. First, the gradual ascent did not alter the treatment of nature as being mainly nature and man as being essentially human. Second, every type of knowledge, even natural science, has been converted into a metaphysical.dialectical knowledge.

Ibn Bājjah does not offer any proof of God's existence other than the physical one with which we have dealt. The significance of such a position is not difficult to grasp. Since logic and mathematics are tools of philosophy rather than parts of it, the philosophy of nature becomes a first and basic level of one unified transcendental philosophical order. In the beginning of al-Samā', Ibn Bājjah outlines this transcendental order and concludes: "Thus, the specualtion of al-Samā' is bound to the first philosophy (metaphysics)." It is not

accidental, then, that Ibn Bājjah confines himself to the physical proof of God's existence and does not try to offer others.

Apart from showing his belief in a transcendental philosophical order, the proof of God at a physical level reveals Ibn Eājjah's spiritual and metaphysical preoccupation with the physical world. In addition to playing an integrating role as far as the different parts of philosophy are concerned, Ibn Eājjah's Prime Mover breaks the barrier between what is physical and what is metaphysical, not in a way that the metaphysical is reduced to the physical, but rather the opposite, so that the physical yields a significance that is metaphysical. It is true that Ibn Eājjah seems by and large, loyal to Aristotle's philosophy of nature, but he surpassed Aristotle in two major points which make an enormous difference:

- By breaking the barrier between the physical and metaphysical worlds as was clearly established at the end of Chapter I of this study.
- By going beyond Aristotle's hesitation between monotheism and 86 polytheism and moving straightforwardly into the confirmation of one God. Ibn Bājjah, however, sees Aristotle as a monotheist when he remarks in confirmation of there being only one God: "As Aristotle has 87 said; one is sufficient."

We may conclude, then, that Ibn Bājjah has elevated Aristotle's natural philosophy into a metaphysical and spiritual realm through

ophy. Such a conclusion will not be considered to lack the necessary proofs when we observe the heavy spiritual tendencies which dominate our philosopher's thinking. The concern with spiritual matter is exercised, however, without disturbing the autonomy of natural philosophy. In Ibn Bājjah's al-Samā', as well as in his other works of natural philosophy, we look in vain to discover any non-physical attribute of the Prime Mover. All that we can discover is physical terminology: the Prime Mover is immoveable, eternal, without magnitude and one. It is only in his metaphysical works that we can discorn the unity between the Prime Mover and whatever metaphysical term is used to designate the Prime Mover's equivalent; the Intellect and God. Thus, although Ibn Bājjah's natural philosophy adheres clearly to its original subject, the ultimate goal is a metaphysical truth. It lays the foundations and constitutes the premise for the ultimate science.

In studying the theory of motion in Ibn Bājjah's philosophy one finds himself tracing a gradual ascent from the particular to the general, and from the sensible to the metaphysical. In other words, Ibn Bājjah's thought exhibits a gradual ascent from the less noble to the more noble with the Prime Mover as its central issue. The particular, the sensible, and the less noble, however, are in constant need of the general, the metaphysical and the more noble. Movement's existence is re-assured, and its task is re-confirmed by reaching the Prime Mover, the climactic point of all movement. In simple words: being

in motion is the path toward the Prime Mover, but the Prime Mover is at the same time a necessary condition for being in motion.

FOOTNOTES

1

#### INTRODUCTION

- The name "Ibn Bājjah" is, perhaps, a variant of the Spanish plata which may have some relation to al-Sā'igh, for it is believed that his father was a goldsmith. Cf. Ibn Khallikān, Biographical Dictionary, trans. MacGuckin de Slane (Paris: Oriental Translation Fund, 1843), III, 133, n. 10. Cf. also Ibn Abī Uşaybi'a, Tabaqāt al-aṭibbā', French trans. H. Juhier and A. Noureddin (Alger: Librairie Ferraris 1958), XIII, 26, n. 85.
- 2 Cf. our M.A. Thesis <u>Ibn Bājjah's Book "Tadbīr al-mutawahhid"</u> (McGill University, 1968), Introduction p. 6. [hereafter cited as <u>Tadbīr</u>]
- Tadbīr al-mutawaḥḥid (The Régime of the Solitary) is the title of one of the most interesting and original works of Ibn Bājjah. It is important at this early level of our dissertation to give a summary of the meaning of the two terms "tadbīr" and "mutawaḥhid". "Tadbīr" (régime) is a term which is used with different meanings. "The most common meaning, in general, is to indicate the arrangement of actions in relation to an intended end." Thus it does not refer to a person who "performs one single action by which he intends a certain end". The action known to be "single action" is not called tadbīr while an action which is manifold and which belongs to a tartīb (arrangement) is a part of the tadbīr. (Cf. our Tadbīr, p. 20).

More important than the term "tadbīr" is the term "mutawahhid" which may be translated as the man who remains alone, by himself, apart from others, the solitary person who does not associate himself with other people. It is also an epithet applied to God, the One, the Sole One, He whose attribute is unity in essence, and Who has no like nor equal. The Arabic verb, tawahhud, means to be or to become alone, with none to share or to participate with him. (Cf. our Tadbīr,pp. lhff..) The name tadbīr al-mutawahhid, therefore, is significant. The book Tadbīr and the idea of tawahhud have direct relation to our subject of study, cf. infra, Chapter II,pp. 108ff..

- Although no specific date is given for his birth, there is consensus that he died relatively young after an eventful life.
- Gf. D. M. Dunlop, "Philosophical Predecessors and Contemporaries of Ibn Bājjah", <u>Islamic Quarterly</u>, II (July 1955), No. 2, 103. Cf. also al-Maqarrī, <u>Nafh al-tīb</u>, ed. M. M. Abdulhamīd (Cairo: al-Maktaba al-tijāriyya, 1949), II, 294.
- 6 Cf. M.S.H. al-Ma'sūmī, "Ibn al-Imām, the Disciple of Ibn Bājjah", Islamic Quarterly, V (Oct. 1959 and Jan. 1960), Nos. 3 and 4, 102-108. Cf. al-Maqarrī, op. cit., II, 350.
- 7 Al-Fath b. Khāqān, Qalā'id al-'iqyān (Egypt: Būlāq, 1283 A.H.), p. 300. The same is quoted by Ibn Khallikān, op. cit., III, 131.
- 8 G. Sarton, Introduction to the History of Science (2nd. ed.; Baltimore: The Williams and Wilkins Co., 1950), II, Part I, 183.
- For the biography of Ibn Bājjah cf. T. J. De Boer, The History of Philosophy in Islam, trans. E. R. Jones (2nd. ed.; London: Luzac and Co., 1933), pp. 175-181. Cf. also al-Maqarrī, op. cit., IX, 230-240, and Ibn Khallikan, op. cit., III, 130-133.
- "Traditionists" is a term usually used to indicate the scholars who deal in the traditions of the Prophet. It is used here, however, to refer to the adherents of the traditions who were, generally speaking, traditionalist and followed the strictest rite.
- Bodleian Library, Pococke MS. 206, fol. 3, quoted by Dunlop, "Philosophical Predecessors...", p. 100.
- 12 <u>Ibid.</u>, p. 100.
- Ibid., p. 100. The same account is repeated by Ibn Abī Uşaybi'a, op. cit., XIII, 26.
- Of. Tadbīr, p. 79, and also Ibn Bājjah's "Risālat al-wadā'", ed. Miguel Asin Palácios, Al-Andalus, VIII (1943), 21. [hereafter cited as al-wadā']
- Cf. Dunlop, "Philosophical Predecessors...", p. 112. Cf. also S. Pines, "La Dynamique d'Ibn Bājjah", L'Aventure de la science, Molanges Alexandre Koyré Histoire de la pensée, XII (Paris; Herman, 1964), p. 1444, n. 7.
- Ibn Bājjah distinguishes between two meanings of the expression "first mover"; the first refers to the first mover in relation to a certain object and the second refers to God the "Prime Mover". Cf. infra, pp. 162 ff..

- 17 Cf. Ibn Bājjah, "al-Kawn wa al-fasād", al-Majmū', fol. 80 b.
- S. Munk, Mélanges de philosophie juive et arabe (2nd ed.; Paris: Librairie philosophique J. Vrin, 1955), pp. 383-410. The first edition of this book was published in 1857. Through this French translation of the Tadbīr based on the Hebrew extracts, Ibn Bājjah started attracting the attention of some scholars. The Hebrew extracts were made by a philosopher of the XIVth century called "Mūsā al-Narbonī" who added this text to his Hebrew commentary on Hayy b. Yaqdhān of Ibn Tufayl.
- 19 'U. Farrūkh, <u>Tarīkh al-fikr al-'arabī</u> (Beirut: al-Maktab al-tijārī, 1962), p. 499.
- 20 D. M. Dunlop, "Ibn Bājjah's <u>Tadbīru'l Mutawaḥḥid</u> (The Rule of the Solitary)", <u>Journal of the Royal Asiatic Society</u>, (April 1945), pp. 61-81.
- M. Asin Palacios, "Avempace botanico", Al-Andalus, V (1940), 255-299; "Tratado de Avempace sobre la union del intelecto con el hombre", Al-Andalus, VII (1942), 1-47; "La 'Carta de Adiós' de Avempace", Al-Andalus, VIII (1943), 1-87. In addition, El Régimen del solitario, ed. and trans. (Madrid-Granada: Escuela des estudios arabes, 1946).
- 22 <u>Supra</u>, n. 2.
- 23 Al-Taymūriyya Library, Dār al-Kutub al-Misriyya, Cairo, Ethics 290, pp. 332-346.
- 24 Ibn Bājjah, 'Ilm al-mafs, ed. M. S. Ḥasan al-Ma'sūmī (Damascus: al-Majma' al-'Ilmī, 1960). An English translation of this book was made by the same editor (Karachi: Pakistan Historical Society, 1961). [hereafter cited as al-Nafs]
- 25 Ibn Bājjah, Opera Metaphysica, ed. Mājid Fakhry (Beirut: Dar al-Nahār, 1968).
- Mājid Fakhry gives a very good account of the sources of Ibn Bājjah's works. Cf. <u>Ibid</u>., pp. 17-23.
- 27 Titus Burckhardt, Moorish Culture in Spain, English trans. Alisa Jaffa (New York: McGraw-Hill, 1972), p. 129.
- S. Pines, in his introduction to Moses Maimonides, <u>The Guide of the Perplexed</u>, trans. S. Pines (2nd. impression; The University of Chicago Press, 1964), p. GIV.

- 29 Ibn Bājjah, "Risālat al-Ittisāl", ed. Asín Palácios, Al-Andalus, VII (1942), 14. [hereafter cited as Ittisāl]
- 30 <u>Ibid.</u>, p. 17.
- 31 Al-Fārābī, <u>Der Musterstaat</u>, ed. Fr. Dicterici (Leiden: E. J. Brill, 1895), pp. 43 and 59.
- 32 <u>Ittisāl</u>, p. 17.
- 33 <u>Tadbīr</u>, p. 75.
- 34 S. Pines, Introduction to The Guide..., pp. CIV-CV.
- E. I. J. Rosenthal, <u>Political Thought in Medieval Islam</u> (Cambridge: The University Press, 1962), p. 163.
- Ibn Tufayl, Hayy b. Yaqdhan, ed. A. Maḥmūd (Gairo: Maktabat al-Anglo, [n.d.]), pp. 74ff..
- 37 <u>Ibid.</u>, p. 68.

## CHAPTER I

- M. G. Evans, <u>The Physical Philosophy of Aristotle</u> (University of New Mexico Press, 1964), p. 70.
- 2 <u>Al-Nafs</u>, p. 16.
- Jbn Bājjah, "A Special Treatise Concerning Book VIII", al-Majmū, fol. 59b.
- 4 Cf. <u>infra</u>, pp. 46 ff..
- Ibn Bājjah, "Commentaries on al-Samā' al-ṭabī'ī", al-Majmū', fols. 7b 8a. [hereafter cited as al-Samā']
- 6 <u>Ibid</u>, fol. 9b.
- Frnest A. Moody, "Galileo and Avempace", Journal of the History of Ideas, XII (1951), 199.
- 8 Cf. <u>infra</u>, pp. 110 ff..
- 9 <u>Al-Samā</u>, fols. 8a 8b.
- 10 <u>Ibid.</u>, fol. 8b.
- Aristotle, <u>De Caelo</u>, 310a 21, 34. Trans. under the editorship of W. D. Ross (reprinted; Oxford: The Clarendon Press, 1953).
- 12 Al-Kawn wa al-fasad, fol. 85a.
- 13 <u>Al-Samā'</u>, fol. 8a.
- Ibn Bājjah, "Commentaries on Some of the Last Articles of the Book of al-Hayawān [The Animals, <u>De Partibus Animalium</u>]", al-Majmū, fol. 92b. [hereafter cited as al-Hayawān]

  This work is not to be confused with a few folios Ibn Bājjah wrote as a commentary on <u>Historia Animalium</u>.

- 15 Al-Samā', fol. 10a.
- 16 Ibn Bājjah, "Fī māhiyyat al-shawq al-ţabī'ī", al-Majmū', fol. 117a.
- 17 Cf. D. Ross, Aristotle (reprinted; London: Methuen and Co., 1968), p. 67.
- 18 Al-Samā', fols. 7b 8a.
- 19 Ibn Bājjah, "al-Āthār al-'ulwiyya", al-Majmū', fol. 68b.
- R. R. Effler, John Duns Scotus and the Principle "Omne Quod Movetur ab Alio Movetur" (N.Y.: The Franciscan Institute, 1969), pp. 124-125.
- 21 A Special Treatise..., fol. 56a. Cf. also Ibn Bājjah's "Concerning the Meanings of the Seventh and Eighth Books of the Physics", al-Majmū, fol. 52a.
- 22 Concerning the Meanings..., fol. 52a. Cf. also A Special Treatise..., fol. 59b.
- 23 Al-Samā', fol. 49b.
- 24 <u>Ibid.</u>, fol. 50a.
- 25 <u>Ibid.</u>, fol. 8a.
- 26 <u>Ibid.</u>, fol. 44a.
- 27 Concerning the Meanings..., fol. 53b.
- 28 <u>Al-Samā</u>, fol. 33b.
- 29 <u>Ibid.</u>, fol. 48b.
- 30 <u>Ibid.</u>, fol. 48b.
- 31 Al-Hayawan, fol. 94a.
- 32 Concerning the Meanings..., fol. 53b.
- Al-mutakāfi'āt (corresponding bodies) are made in a way that they can set each other into motion; the movement of the first sets the second into motion and the movement of the second, in turn, sets the first into motion.
- 34 Al-Samā', fol. 33b.

- 35 <u>Ibid.</u>, fols. 33b 34a.
- These are the two essential types of movement. Cf. al-Samā', fol. 35a.
- 37 Al-Samā', fol. 34a.
- 38 Al-Hayawan, fol. 92a.
- 39 Concerning the Meanings..., fol. 52a.
- 40 <u>Al-Samā</u>, fol. 8a.
- 41 Al-Nafs, p. 16.
- 42 Concerning the Meanings..., fol. 53b.
- 43 Cf. <u>infra</u>, pp. 108 ff..
- 44 Al-Samā', fols. 7b 8a.
- 45 <u>Ibid.</u>, fol. 9a.
- 46 <u>Al-Samā'</u>, fol. 44a.
- 47 Ibid., fol. 8b.
- 48 <u>Ibid.</u>, fol. 9b.
- 49 Ibid., fol. 8a.
- 50 Ibid., fol. 10a.
- 51 A Special Treatise..., fol. 56b.
- 52 <u>Al-Samā</u>, fol. 7a.
- Ibn Bājjah uses these two expressions, "speculative sciences" and "ultimate science"; the first is to indicate natural philosophy examples are to be found in the beginnings of his treatise Fī māhiyyat al-shawq..., and al-Samā the second to indicate his metaphysics. Cf. Ittisāl, pp 16 20.
- 54 Al-Samā', fol. 8b.
- 55 <u>Infra</u>, pp. 139 ff..

- It falls between fols. 116b and 118a of al-Sama'.
- We shall not speak about the causes themselves in detail. They are a repetition of Aristotle's causes.
- This is our paraphrase of the first part of the treatise, Fī māhiyyat al-shawq....
- 59 Fī māhiyyat..., fol. 117a.
- 60 <u>Ibid.</u>, fol. 117b.
- 61 Cf. infra, p. 139.
- 62 <u>Al-Samā'</u>, fol. 11b.
- Ibn Rushd, "al-Samā'", Rasā'il Ibn Rushd (1st ed; Hyderabad: Da'irat al-ma'ārif, 1947), p. 20. [hereafter cited as al-Samā']
- 64 Al-Samā', fol. 11b.
- 65 <u>Ibid.</u>, fol. 12a. Cf. also Ibn Rushd, <u>op. cit.</u>, p. 27.
- Ibn Rushd, op. cit., p. 27. Cf. Evans, op. cit., p. 49:
  Hence Aristotle's definition of the infinite: "A quantity
  is infinite if it is such that we can always take a part
  outside what has already been taken."
- 67 <u>Al-Samā</u>, fol. 13a.
- 68 <u>Ibid.</u>, fol. 13b. Cf. also Ibn Rushd, op. cit., p. 30.
- 69 <u>Al-Samā</u>, fol. 14b.
- 70 Ibn Bājjah, "Correspondence with Ibn Ḥasdāy", al-Majmū', fol. 119a. [hereafter cited as Correspondence]
- 71 <u>Ibid.</u>, fols. 118b 119a.
- 72 Cf. <u>infra</u>, pp. 162 ff..
- 73 Al-Samā', fols. 30b 31a. Cf. also Ibn Rushd, op. cit., p. 81.
- 74 Al-Samā', fol. 30b, and also Ibn Rushd, op. cit., p. 82.
- 75 Cf. al-Samā', fol. 30a.

- 76 Cf. Ibn Rushd, op. cit., p. 83, quoted from H. A. Wolfson, Crescas' Critique of Aristotle (Cambridge: Harvard University Press, 1929), pp. 544-545.
- 77 . Ibid., p. 84.
- 78 <u>Ibid.</u>, p. 85, translated by Wolfson, op. cit., p. 542.
- 79 <u>Al-Samā'</u>, fol. 30b.
- 80 <u>Ibid.</u>, fol. 30b.
- 81 <u>Ibid.</u>, fol. 3la.
- 82 Correspondence, fol. 119a.
- 83 <u>Al-Samā'</u>, fol. 31a.
- 84 Correspondence, fols. 118b 119a.
- "Natural wisdom" (al-hikma al-tabī'īyya) and "natural speculation" (al-nadhar al-tabī'ī) are two other terms used by Abū Bakr to indicate the philosophy of nature. Both reflect the author's point of view.
- 86 <u>Al-Samā'</u>, fol. 14b.
- 87 Cf. <u>ibid.</u>, fol. 27a.
- 88 Cf. <u>ibid.</u>, fol. 30a.
- Abū Bakr does not consider the "now" to be part of time, rather it is only the limit of a segment of time. Two "now (s)", therefore, do not follow each other, for the "indivisible" does not follow another "indivisible"; rather, time takes place between them. Cf. al-Samā', fol. 26a.
- 90 <u>Al-Samā</u>, fol. 15a.
- 91 <u>Ibid.</u>, fol. 16a.
- 92 <u>Ibid.</u>, fol. 16b.
- 93 <u>Ibid.</u>, fol. 17b.
- 94 <u>Ibid.</u>, fol. 18a.
- 95 <u>Ibid.</u>, fol. 20b
- 96 <u>Ibid.</u>, fol. 21a.

- 97 Ibid., fol. 23a.
- 98 Ibid., fol. 22b.
- 99 <u>Ibid.</u>, fol. 19b.
- 100 Ibid., fol. 20a.
- 101 Ibid., fol. 34b
- 102 Al-Kawn wa al-fasād, fols. 82a 82b.
- 103 Al-Samā', fol. 36b.
- 104 Ibid., fol. 38b.
- 105 Ibid., fol. 40b.
- 106 Al-Athar..., fol. 68a.
- 107 Al-Samā, fol. 42a.
- 108 Cf. Pines, "La Dynamique...", pp. 451 ff...
- 109 Al-Samā', fol. 42a.
- 110 <u>Ibid.</u>, fol. 42a.
- 111 Wolfson, op. cit., p. 56.
- 112 Moody, op. cit., p. 185.
- 113 <u>Ibid.</u>, pp. 185, 189.
- 114 Wolfson, op. cit., p. 57.
- 115 Al-Sama, fol. 42b.
- 116 <u>Ibid.</u>, fol. 42b.
- 117 Cf. Wolfson, op. cit., p. 57.
- 118 <u>Al-Athar...</u>, fol. 69a.
- 119 <u>Ibid.</u>, fol. 68b.
- 120 Wolfson, op. cit., p. 59.
- 121 Moody, op. cit., p. 197.

- 122 Aristotle, Physics IV, Chapter 8, 215b 4-12.
- 123 Cf. Moody, op. cit., p. 197.
- 124 Quoted from Moody, op. cit., pp. 197-199. The text is available only in Latin.
- Moody has supposed that Ibn Bājjah's commentaries of Aristotle's Physics had been lost.
- 126 Pines, "La Dynamique...", p. 457.
- 127 Supra, p. 91.
- 128 Al-Samā', fol. 42a.
- 129 <u>Ibid.</u>, fol. 42a.
- Moody has succeeded in showing to what extent one aspect of Ibn Bājjah's dynamics could have played an essential role in the development of the history of ideas when he discussed the possibility that Galileo was influenced by Ibn Bājjah. Pines has exposed the importance of other aspects of Ibn Bājjah's dynamics, in particular the doctrine of kalāl.
- Chapter III is devoted to the question of the Prime Mover.

  <u>Infra</u>, pp. 162 ff..
- 132 Supra, pp. 59 ff..
- 133 <u>Supra</u>, pp. 94 ff..
- 134 Infra, p. 139.

## CHAPTER II

- Mufrad means the one who is singled out or isolated. Cf. our translation of <u>Tadbīr</u>, n. 16.
- 2 Cf. <u>Tadbīr</u>, p. 60.
- 3 <u>Ibid.</u>, p. 63.
- 4 Ibid., p. 64.
- 5 <u>Ibid.</u>, p. 65.
- 6 Infra., p. 110.
- 7 Al-Samā', fols. 8a 8b.
- 8 Al-Nafs, p. 17.
- 9 <u>Ibid.</u>, p. 14.
- Ibn Bājjah makes a clear distinction between instrument and organ; natural instruments which have their particular definite limits are called organs. Cf. Ittisāl, p. ll.
- 11. Cf. al-Nafs, p. 38.
- 12 Cf. al-Wada', p. 17.
- 13 Ittisāl, p. 11.
- "The expression run (spirit) is used in the language of the Arabs to mean the same thing for which the expression mafs (soul) is used, but the philosophers use it in an equivocal way. Sometimes they mean by it the [natural] instinctive warmth which is the first organ of the soul. Hence the physicians say that the spirits are of three kinds: the natural spirit, the perceptive spirit and the motivative spirit. They mean by the natural spirit the mitritive one, for in their art they apply the expression 'nature' to the

mutritive soul. The expression 'spirit' is used for the soul but not the soul as such, rather from the standpoint that it is a motivative soul. 'Soul' and 'spirit' are different expressions, but they have the same substratum. The expression 'spiritual' is related to the spirit if it indicates the second meaning [i.e. the perceptive spirit]. They indicate by it the immobile substance which sets other substances into motion. By necessity these are not bodies but rather forms of bodies, because every body is necessarily in motion." Tadbīr, p. 69.

- 15 Al-Samā', fol. 4la.
- 16 Al-Hayawan, fol. 96a.
- 17 <u>Ibid.</u>, fol. 96a.
- 18 <u>Ittiṣāl</u>, p. 11.
- Cf. al-Nafs, p. 33. "It has been shown and summarized in the Metaphysics how the moving faculties exist sometimes in bodies either as forms or as accidents, and sometimes do not exist in bodies so that their existence can be shown. As such are enumerated the Active Intellect and the Acquired Intellect."
- 20 Cf. Effler, op. cit., pp. 128-129.
- 21 Ittisal, p. 11.
- 22 <u>Ibid.</u>, p. 11.
- The example of the "flying man" used by Ibn Sīnā is accepted by Ibn Bājjah only to distinguish between the first mover and its instrument. Cf. Ittişāl, p. 11.
- 24 Moisture is an instrument, not an organ. Cf. supra, n. 10.
- 25 Ittisal, p. 11.
- 26 Effler, op. cit., p. 130.
- 27 Cf. al-Hayawan, fol. 96b.
- 28 <u>Al-Wada</u>, p. 33.
- 29 <u>Ibid.</u>, p. 33.
- 30 Ibid., p. 18.

- 31 <u>Ibid.</u>, p. 18. It is clear here that Ibn Bājjah follows the Aristotelian doctrine that virtue is an intermediary between two extremes.
- Soul as a substance is subject to <u>infi'ālāt kayfiyya</u> (qualitative affections). Cf. Ibn Bājjah, "Commentary on [al-Fārābī's] <u>Postpredicamenta</u>", al-Majmū', fol. 193b.
- 33 <u>Infra</u>, p. 129.
- Instead of "The plant that has not grown", the English translation of <u>al-Nafs</u> by Ma'sumī reads as follows: "The plant that has not yet started growing". The latter translation does not suggest that there is an obstacle as Ibn Bājjah meant to imply. The first translation, which is mine, allows this meaning. Cf. <u>al-Nafs</u>, p. 32.
- 35 Ibn Bājjah, "al-Nafs", al-Majmū', fol. 143b.
- Gf. Ma sumi in his introduction to al-Nafs: "...and the moving faculty which has been mentioned but not described and which, I think, is the faculty of appetition, as Ibn Bājjah himself explains in a separate treatise. He explains there that the appetitive soul has three faculties: imaginative appetition, intermediate appetition, and rational appetition. The first two, according to him, are common to all animals, and hence, they look after themselves as well as their progeny. The third is peculiar to man alone." P. 7.
- 37 <u>Al-Wada</u>, p. 24.
- Ibn Bājjah makes it clear that al-hārr al-gharīzī is corporeal, although he refers to it as spirit. What appears to be confused here is due to the fact that al-hārr al-gharīzī is intermediary between the soul and the body.
- 39 <u>Al-Wadā</u>, pp. 25-26.
- 40 Al-Nafs, p. 54.
- Pines, "A Refutation of Galen by Alexander of Aphrodisias and the theory of motion", <u>Isis</u>, 52(1961), 32, n. 56.
- 42 Cf. A Special Treatise..., fol. 61b.
- 43 Cf. <u>infra</u>, pp. 129-130.
- 144 Tadbīr, p. 69.

- 15 Ibid., our introduction, p. 7.
- 46 <u>Ibid.</u>, p. 70.
- 47 Ibid., p. 71.
- 48 <u>Ibid.</u>, p. 72.
- Namely, the recollective and imaginative faculties and the sensus communus.
- 50 Tadbīr, p. 84.
- Ibn Bājjah, "A Discourse that follows the Treatise of al-Wadā', Opera Metaphysica, p. 151.
- 52 Cf. <u>infra</u>, pp. 129 ff..
- Despite this conclusion, Ibn Bājjah realizes that fecundation is considered not to be an act of free will by certain scholars, for one group of people consider such "actions to be actions of free will, while another group may consider them to be actions of obligation". Tadbīr, p. 85.
- 54 <u>Tadbīr</u>, p. 86.
- 55 <u>Ibid.</u>, p. 87.
- 56 <u>Ittişāl</u>, p. 13.
- 57 Cf. infra, pp. 139 ff..
- 58 Al-Samā', fol. 37b.
- 59 Cf. infra, the discussion concerning slavery and freedom,
- 60 <u>Tadbīr</u>, p. 122.
- 61 Ibn Bājjah uses the term "velocity" instead of "force".
- 62 <u>Tadbīr</u>, pp. 122-123.
- 63 Al-Sama', fol. 41b.
- 64 <u>Ibid.</u>, fol. 41b.
- 65 Cf. Tadbīr, p. 89.
- 66 Cf. <u>Ibid.</u>, p. 101.

- 67 <u>Ibid.</u>, p. 110.
- 68 The lion in Arabic literature is a noble animal. It is a symbol of courage and succour.
- Tadbīr, pp. 112-113. Ibn Bājjah gives some interesting examples concerning the eternity of man: "Since man loves to add an additional year to his life, then even more does he desire to add not only tens, but hundreds and thousands of years. We find in the minds of men the memories of the possessors of different arts enduring some additional years, philosophers and kings like Alexander for thousands of years and Hippocrates and similar men for many thousands of years."
- 70 Arabic: mawdi.
- 71 Tadbīr, p. 142.
- Ibn Bājjah explains that he employs the expression "substratum" in two different senses; either to indicate a substratum in relation to a certain active agent, and in such a case, the substratum is that which is acted upon, or to indicate a substratum in relation to its form. Cf. Tadbīr, p. 142.
- Abū Bakr believes that an intermedium between two consecutive genera is either the highest level of one genus or the lowest level of the other. It is a level of one genus which is very close to, and yet distinct from, another genus. Cf. infra, our discussion of Abū Bakr's theory of evolution, pp. 169 ff..
- 74 <u>Tadbīr</u>, p. 144.
- Concerning the fact that the text breaks off at that point, cf.

  Alexander Altmann, "Ibn Bājjah on Man's Ultimate Felicity",
  Harry Austryn Wolfson Jubilee Volume, English Section

  (Jerusalem: American Academy of Jewish Research, 1965), I, 52.

  The Hebrew version of Tadbīr contains more material than the Arabic text and carries forward the discussion concerning the Intellects.
- 76 Munk, op. cit., pp. 406-410.
- In fact, Ibn Bājjah "observes this structure of gradual levels even at the preintellectual stage", as Altmann correctly remarks. Cf. Altmann, op. cit., p. 55. For further understanding of this utilization of an hierarchical structure, cf. supra, pp. 114 ff..

- 78 Ibn Bājjah, "Al-Wuqūf 'ala al-'aql al-fa'āāl", Opera Metaphy.sica, p. 107. [hereafter cited as al-Wuqūf]
- 79 <u>Ibid.</u>, p. 108.
- 80 Ibn Bājjah does not pursue the <u>Intellectus in Actu</u>: he just mentions the steps without details.
- Altmann correctly remarks that only scanty references to the material intellect are to be found in Ibn Bājjah's writings. Ibn Bājjah, however, "identifies the material intellect with the disposition (<u>isti'dād</u>) for the reception (<u>qubūl</u>) of the intelligibles which reside in the imaginative forms". Cf. Altmann, op. cit., p. 80.
- 82 <u>Al-Wuquf</u>, p. 109.
- 83 Cf. <u>infra</u>, pp. 196 ff..
- 8h Cf. supra, p. 42.
- 85 Cf. supra, pp. 134 ff...
- This term is introduced by Ibn Bājjah himself on many occasions. An example of its use is found in <u>Tadbīr</u>, p. 138.
- 67 Cf. Ittisal, p. 19. The first two stages are put together into one category by Ibn Bājjah who remarks that there is little difference between the jumhūr and the physicists. Cf. also Altmann, op. cit., p. 57, who observes correctly that Ibn Rushd reflects this basic dichotomy when paraphrasing Ibn Bājjah.
- This distinction between the two meanings of the term "form" is related to the distinction between the two meanings of the term "substratum". Cf. supra, n. 72.
- 89 Cf. al-Nafs where Ibn Bājjah explains: "Matter does not at all exist separately from form, but it is separated only to be connected with another form.... Since, otherwise, it is not possible that matter is somehow different from form and form from matter, and change would be meaningless, and there would necessarily follow from it other absurdities, e.g. generation and corruption, and "motion", in general, be meaningless...to assume the existence of a mover belonging to the species of the thing moved, will also be absurd. Al-Nafs, pp. 43-44, cf. also p. 47.
- 90 <u>Ittisāl</u>, p. 13.

- 91 Cf. al-Samā', fol. 36b.
- 92 Ittisāl, p. 17.
- 93 A Discourse that follows...al-Wada, p. 148.
- Ju John Bajjah directs this speech to Ibn al-Imam, and the companions mentioned are the philosophers.
- 95 Al-Wada, p. 21.
- 96 Cf. supra, p. 19.
- In his introduction to his edition of Ibn Rushd's <u>De Amima</u>, which includes the <u>Ittişāl</u>" (L'Umion de l'intellect) of Ibn Bājjah. A. F. Al-Ahwānī discusses the possibility of descent. This discussion is based mainly on the question whether the title of the treatise is: "The Conjunction of Man with the Intellect" or "The Conjunction of the Intellect with Man". Cf. Al-Ahwānī, <u>Talkhīs kitāb al-nafs</u>, (Cairo, Maktabat al-Nahḍa al-Miṣriyya, 1950).
- 98 Cf. Altmann, op. cit., p. 60, where a long discussion concerning the usage of the similes of sun and light is carried on.
- 99 <u>Ittişāl</u>, p. 20.
- 100 Ibn Bājjah, "Fī al-ghāya al-insāniyya", Opera Metaphysica, p. 104.
- 101 Al-Wada', p. 38.
- 102 Supra, pp. 125 ff..
- 103 Al-Wada, p. 38.
- 104 Cf. supra, p. 110.
- 105 Cf. supra, p. 141.
- 106 Al-Wada, p. 22.
- 107 Ibid., p. 23.

108.

It is clear that Ibn Bajjah does not believe that the Sufis (mystics) can reach the ultimate truth. On more than one occasion he attacks them for confusing the ultimate conjunction with one of the high spiritual states. "This is what the Sufis thought to be the final end for man, he says, "and they used to say in their prayers: 'May God unite you and assign your unity', because by falling short of reaching the pure spiritual forms, they consider the previous spiritual forms instead of the pure one." Abu Bakr contimues, "Since these previous forms are false in their state of separation, the Sufis felt that the forms are always true when they are in a state of unity. When the faculties of the soul agree, they bring to the person unusual forms, potential objects of sense which have excellent sight and spirit of greater dignity in this world. Thus the Sufis thought that the [ultimate] end is to attain this state. Hence al-Ghazzālī says that he has attained high spiritual experiences and that he has witnessed the spiritual substances. He mentioned the greatness of his visions in the words of the poet: 'Something happened of which I do not remember.' That is why the Sufis claim that attairment of the ultimate happiness may occur without learning, but rather through devotion and dedication of oneself to the continual remembrance of God." Cf. Tadbir, p. 79.

Contrary to what is claimed by M. S. Hasan Ma'sumī in his introduction to al-Nafs that "Ibn Bājjah mentions [Imām Ghazzālī's name] with respect and reverence", (cf. al-Nafs, p. 9,) Ibn Bajjah never mentions al-Ghazzālī except to reject his doctrine and attack him and all the Sufis. In al-Wada Abū Bakr makes his intentions toward al-Ghazzālī even more obvious. "We have received the book of the man who is known as Abū Hāmed al-Ghazzālī, which he entitles al-Munqiz (The Saviour)", says Ibn Bājjah. "In it he describes part of his autobiography and he claims that upon his i tizal (isolation) he had witnessed some divine matters and [that] he had had great pleasure", continues Abū Bakr. "He said, 'Something happened of which I do not remember', to the end of the verse. These are all false opinions and claims which he installs instead of the truth. It is clear that this man never ascended beyond this type.[of false opinion] nor moved from his original place, and that he is mistaken and is falsifying the truth. This is clear because he claims that the final goal is the witnessing of the intellectual world...and to be pleased by what is seen of miracles in that world. He gives as an example the big cities, that man is pleased to reach big cities and witness them and their conditions. [He asks,] 'Would not that be even more [pleasure] in the case of the intellectual world?' He claims that the relation of [the

pleasure of] witnessing that world to the pleasure of witnessing big cities is similar to the relation of the people of intellects to the people of the big cities, and so on. It is understood that the ultimate goal of the ultimate science for him is pleasure..." Al-Wadā', pp. 21-22.

- 109 Cf. supra, p. 117.
- 110 Al-Wada, p. 18.
- 111 Ibid., p. 21.
- 112 <u>Ibid.</u>, p. 38.
- 113 Supra, p. 140.
- 114 Altmann, op. cit., p. 65.
- Professor Altmann prefers the term "ascension" to "ascent".

  We make the slight change because of our preference for the term "ascent".
- 116 <u>Ittisāl</u>, p. 165. The translation of the quotation is that of Professor Altmann, op. cit., p. 65.
- 117 Cf. Article IV of <u>Tadbīr</u>, which is devoted to the subject of human actions, pp. 91 ff..
- 118 Al-Qur'an, VII: 175-6. The version quoted is that of M. M. Pickthall.
- 119 Related by al-Bukhārī, Muslim and Abū Dāwūd. Cf. A. J. Wensinck, Concordance de la tradition musulmane (Leiden: E. J. Brill, 1936), imān 41.
- 120 Related by al-Bukhārī, Muslim and Abū Dāwūd, Cf. Ibid., imān, 41.
- 121 Munk, op. cit., p. 406
- 122 Al-Wada', p. 38.
- 123 Cf. Ibn Tufayl, op. cit., p. 5.
- 124 Altmann, op. cit., p. 66.
- 125 Quoted from al-Wada' by Altmann, op. cit., pp. 66-67.
- 126 Cf. Al-Ahwani, Talkis Kitab al-nafs, of Ibn Rushd, p. 50.

- 127 Quoted from al-Wada by Altmann, op. cit., p. 68.
- 128 <u>Tadbīr</u>, p. 117.
- 129 <u>Al-Wadā</u>', p. 38.
- 130 <u>Fī al-ghāya</u>..., p. 103.
- 131 <u>Al-Wadā</u>, p. 21.
- 132 Cf. <u>Ittişāl</u>, p. 13.
- 133 <u>Al-Wadā</u>, p. 38.
- 134 Fī al-ghāya..., p. 104.
- 135 Cf. Tadbīr, p. 63.
- 136 <u>Ibid.</u>, p. 64.
- 137 Munk. op. cit., pp. 408-409.

### CHAPTER III

1 Al-Samā', fol. 32b.

4

- 2 Concerning the meanings..., fol. 51b.
- 3 Cf. supra, Introduction, n. 15.
  - Ibn Bājjah refers here to the well-known dispute concerning book VII of Aristotle's Physics. The dispute as it stands presently has two parts; the first is whether the book belongs to the Physics as a whole or not, and the second is the problem raised by some passages in the beginning of the book. For a comprehensive study of this book and an historical survey of the problems connected with it, see D. Ross, Aristotle's Physics (Oxford: Clarendeon Press - Oxford University Press, 1936), Introduction, pp. 11-19. Another comprehensive study which deals with the different passages in question is by Richard Shute, Aristotle's Physics Book VII (Oxford: The University Press, 1882). For a study which deals with this dispute as it was seen in Ibn Bājjah's time, where we find the same type of argumentation advanced by Ibn Bajjah, one should read the article by Helen Tunik Goldstein. "Averroes on the Structure and Function of Physics VII, 1", Harry Austryn Wolfson Jubilee Volume, English Section, I, 335-355.

Ibn Bājjah's position was followed by Ibn Rushd after him. In the beginning of his "Commentary on book VII", al-Samā', Ibn Bājjah sums up the dispute first, then answers it. "The scholars (the commentators) have disagreed concerning this book (lit. article)." He says, "Some of them thought it to be an addition and some thought it to be repetition. As for Themistius," he continues, "he omitted all its beginning because he thought its issues were explained in book VIII...." After citing the two issues of the dispute, namely; Aristotle was negligent (inattentive)", or that "All his critics have fallen short of grasping the depth of the speculation of Aristotle, as is always the case", Ibn Bājjah being consistent,

insists that there is a first "first mover" and a last "First Mover". The first "first mover" is the self-moved, whether the self-moved be a natural body or an animal. The last "First Mover" is the only one which the commentators had dealt with. Each of the two first movers, according to Abū Bakr, requires a special study and consideration. It is necessary, therefore, that the subject and proofs of book VII be different from those of book VIII. "It is clear then", Ibn Bājjah concludes in al-Samā', fol. 35b, "that Aristotle was not led astray, nor did he repeat and contradict himself" like those who criticized him; rather he was dealing with "the first" first and then with "the last", and he could not dispense with the demonstration of book VII.

- 5 <u>Correspondence...</u>, fol. 119a.
- 6 <u>Al-Samā</u>, fol. 36b.
- 7 A Special Treatise..., fol. 56b.
- 8 Correspondence..., fol. 119a.
- 9 <u>Al-Samā</u>, fols. 32b 33a.
- 10 Cf. <u>supra</u>, p. 80.
- 11 Al-Samā', fol. 44a.
- 12 <u>Ibid.</u>, fol. 50a. The expressions "first" and "last" are reversed here.
- 13 A Special Treatise..., fol. 60b.
- 14 <u>Ibid.</u>, fol. 59b.
- 15 <u>Ibid.</u>, fol. 57b.
- 16 Cf. <u>supra</u>, pp. 33 ff...
- 17 Cf. supra, p. 33.
- 18 <u>Al-Athar...</u>, fol. 76b.
- 19 <u>Ibid.</u>, fol. 69a.
- 20 <u>Ibid.</u>, fol. 69a.

1.

- Even plants which grow in the ocean have their portion of the sun which comes to them through air, according to Abū Bakr. Cf. Ibn Bājjah, "Fī al-nabāt", ed. Palacios, Al-Andalus, V, 272.
- 22 Fī al-nabāt, p. 272.
- 23 <u>Ibid.</u>, p. 275.
- 24 <u>Ibid.</u>, p. 267.
- 25 <u>Ibid.</u>, p. 277.
- 26 <u>Ibid.</u>, p. 267.
- 27 <u>Ibid.</u>, p. 271.
- 28 <u>Ibid.</u>, p. 272.
- 29 <u>Ibid.</u>, p. 273.
- 30 Cf. De Boer, op. cit., pp. 81-96.
- 31 Cf. al-Samā', fol. 46b, and also A Special Treatise..., fol. 58a.
- 32 Ross, Aristotle's Physics, p. 94.
- 33 Cf. Moody, op. cit., p. 199.
- 34 Yūsuf Karam, al-Tabī'a wa mā ba'd al-ṭabī'a, (Cairo: Dār al-ma'ārif, [1959]), p. 144.
- 35 Cf. A Special Treatise..., fol. 60b.
- 36 Cf. <u>supra</u>, pp. 72 ff.
- 37 Cf. supra, Chapter I, p. 48.
- 38 Ibn Rushd, al-Samā', p. 96.
- Ibn Bājjah's refers to Plato's shortcomings on many occasions. In al-Nafs, p. 26, he summarizes Plato's position as follows:
  "...Plato believed that every mover is moved, since according to him nothing can cause motion unless it is moved; and this view has been summarized in Physics VII." It is evident here that Ibn Bājjah does not agree with Plato's position, or at least that he sees this position as incomplete, for Plato has stopped at a first "first mover" which is nothing other than

a soul. In book VII of al-Samā', fol. 33b; Ibn Bājjah gives an account of Plato's position as follows: "A certain first mover might set into motion without being set into motion by anything other than itself. That would be a self-moved mover. At such a first mover Plato's speculation has ended. Thus, he defines the soul as something which is self-moving. Such a statement, however, does not necessitate that such a mover be absolutely not set into motion by something other than itself. It only necessitates that the mover be within the moved."

- Ibn Bājjah refers here to the second proposition concerning the impossibility of infinite regress.
- 41 Al-Samā', fol. 35b.
- Ibid., fols. 35b 36a, where Ibn Bājjah's objection stands as follows: "One can doubt and say that Aristotle had generalized his conclusion which is based on every moveable a part of which comes to rest, etc. but according to what has been established earlier this is true only in relation to what has an opposite. The spheres according to his [Aristotle's] opinion are set into motion by themselves.... It is not possible that a part of any sphere should come to rest, not because it is moveable as such, but because there is no opposite to its mover. When we suppose that a certain sphere cannot possibly come to rest because its mover does not have an opposite, it is still necessary that it should have a mover other than the moved."

Ibn Rushd was not at all pleased with this objection of Abū Bakr. In his <u>Kitāb al-Samā</u>, pp. 97-98, he first summarizes Ibn Bājjah's objection as follows: "It might be doubted that the statement the moveable comes to rest when a part of it comes to rest, is possible only in relation to what possibly can come to rest, when we establish that some moveables cannot possibly come to rest as Aristotle had believed concerning the spheres. Then, how possibly can we suppose possible what is not possible in relation to them? If the case is so, and rest is not possible in relation to certain moveables, then this [Aristotle's] position would be particular and the point would not be established through it that every moveable has a mover. Further, it would be more of a false syllogism than a demonstration."

After giving Ibn Bajjah's objection, Ibn Rushd answers the objection.

We say, we have here a moveable body which cannot possibly come to rest. This is not because it is moveable as such, but rather because it is a moveable with certain conditions, like having an eternal mover or not having an opposite. As a moveable, however, it is possible to come to rest. The possibility [of coming to rest] is considered as possibility as such and not from the standpoint that it is impossible [to take place]. Therefore, [Aristotle's] position still can be concluded. Such a conclusion is often used in teaching without the occurence of any defect. It is very surprising of Abū Bakr to selve this doubt the way he did.

- 43 Cf. supra, pp. 166 ff..
- 44 Goldstein, op. cit., p. 343.
- 45 Al-Sama', fol. 27a.
- 46 Ibn Rushd, al-Sama, p. 99.
- 47 Cf. infra, pp. 184 ff..
- 48 Al-Sama, fol. 43b.
- 49 Concerning the Meanings..., fol. 51b.
- 50 Cf. <u>supra</u>, p. 76 ff..
- 51 <u>Al-Samā</u>, fol. 44a.
- 52 Ibid., fol. 10a.
- 53 Concerning the Meanings..., fol. 51b.
- Maimonides says: "To grasp the distinction between 'potentiality' and 'possibility' requires great subtlety and is a matter of utmost difficulty even to trained philosophers. A great account of the distinction is given by Avempace at the beginning of his commentary on the Physics." Quoted by Wolfson, op. cit., p. 69. Cf. also al-Nafs, p. 30.
- In the MS. we have the name Yahyā b. Adī (d. circa 973 or 974), sometimes confused with Yahyā al-Naḥawī (the grammarian), the Arabic name of Jean Philopon. This confusion might be assigned to the scribe. For further information cf. S. Pines, "La Dynamique d'Ibn Bājjah", pp. 464-465.
- 56 Concerning the Meanings..., fol. 52a.

- 57 Ibid., rols. 52b 53a.
- 58 A Special Treatise..., fol. 56a.
- 59 Concerning the Meanings..., fol. 53b.
- 60 <u>Ibid.</u>, fol. 53b. This is the second reason which is given by Ibn Bajjah.
- 61 <u>Ibid.</u>, fol. 54b.
- 62 <u>Ibid.</u>, fol. 55a.
- Joseph Owens, "The Conclusion of Prima Via", Modern Schoolman, XXX (1952-53), pp. 37-38.
- 64 Al-Nafs, p. 32.
- 65 A Special Treatise..., fol. 60a.
- 66 <u>Ibid.</u>, fol. 60b.
- 67 Oxymel is a type of sweet made of both honey and vinegar.
- 68 A Special Treatise..., fol. 61a.
- 69 <u>Ibid.</u>, fols. 61a 61b.
- 70 <u>Ibid.</u>, fol. 62a.
- 71 <u>Ibid.</u>, fols. 62b 63a.
- 72 <u>Ibid.</u>, fol. 64a.
- 73 <u>Ibid.</u>, fol. 64b.
- 74 <u>Al-Nafs</u>, p. 32.
- 75 A Special Treatise..., fol. 660.
- 76 <u>Ibid.</u>, fol. 66b.
- 77 Cf. <u>supra</u>, pp. 85-86.
- 78 A Special Treatise..., fol. 67a.
- 79 <u>Al-Samā</u>, fol. 38a.

7

80 It is obvious that the text we have is incomplete.

- 81 Concerning the Meanings..., fol. 55a.
- 82 <u>Al-Nafs</u>, p. 53. Cf. Altmann, <u>op. cit.</u>, p. 85.
- 83 Munk, op. cit., p. 409.
- 84 Fī al-ghāya..., p. 104.
- 85 Al-Samā', fol. 6a.
- 86 Cf. Philip Merlan, "Aristotle's Unmoved Movers", <u>Traditio</u>, IV (1946), 1-30.
- 87 <u>A Special Treatise...</u>, fol. 62a.

### BIBLIOGRAPHY

The following list is composed of two sections:

- 1. Ibn Bājjah's works.
- 2. Other selected sources.

All sources mentioned here are arranged alphabetically according to the name or surname by which the authors are known.

# 1. Ibn Bājjah's works

(a) Manuscripts

Bodleian Library. Al-Majmū', Pococke MS. 206.

Al-Taymūriyya Library, Dār al-Kutub al-miṣriyya. Ethics 2290,

332 - 346.

- (b) Published books and treatises
- "Fī al-mabāt (Avempace botánico)" edited by Asín Palacios,
  Al-Andalus, V (1940), 255 299.
- 'Ilm al-nafs. Edited by M. S. Ḥasan al-Ma'ṣūmī. Damascus: al-Majma' al-'ilmī, 1960. An English translation of this book was made by the same editor. Karachi: Pakistan Historical Society, 1961.

Opera Metaphysica. Edited by Mājid Fakhry. Beirut: Dār al-Nahār, 1968.

- "Risālat Ittişāl al-'aql bi al-insān (Tratado de Avempace sobre la union del intelecto con el hombre)", edited by Asin Palacios, Al-Andalus, VII (1942), l 47.
- "Risālat al-wadā' (La 'Carta de Adiós' de Avempace)", edited by Asín Palacios, Al-Andalus, VIII (1943), 1 87.

- (c) Unpublished thesis.
- "Tadbīr al-mutawahhid" Edited, with introduction and translation, by Ma'an Ziyadah. McGill University, 1968.

# 2. Other selected sources

- Al-Ahwānī, A. F. Introduction to Ibn Rushd. <u>Talkhīs Kitāb al-mafs</u>. Cairo: Maktabat al-mahḍa al-miṣriyya, 1950.
- Altmann, Alexander. "Ibn Bājjah on Man's Ultimate Felicity", Harry Austryn Wolfson Jubilee Volume. English Section, Volume I. Jerusalem: American Academy of Jewish Research, 1965.
- Burckhardt, Titus. Moorish Culture in Spain. English translation by Alisa Jaffa. New York: McGraw-Hill, 1972.
- De Boer, T. J. The History of Philosophy in Islam. Translated by E. R. Jones. Second edition; London: Luzac and Co., 1933.
- Dunlop, D. M. "Ibn Bājjah's <u>Tadbīru'l Mutawahhid</u> (The Rule of the Solitary)", Journal of the Royal Asiatic Society, April 1945, pp. 61 81.
- ---- . "Philosophical Predecessors and Contemporaries of Ibn Bājjah", <u>Islamic Quarterly</u>, II (July 1955), No. 2, pp. 100-116.
- Effler, R. R. John Duns Scotus and the Principle "Omne Quod Movetur Ab Alio Movetur". New York: The Franciscan Institute, 1969.
- Evans, M. G. The Physical Philosophy of Aristotle. University of New Mexico Press, 1964.
- Al-Fārābī. <u>Risālah fī ārā' ahl al-madīnah al-fādilah</u> (Alfārābī's Abhandlung der Musterstaat). Edited by Friedrich Dieterici. Leiden: E. J. Brill, 1895.
- Farrūkh, 'Umar. <u>Tarīkh al-fikr al-'arabī</u>. Beirut: al-Maktab al-tijārī, 1962.
- Goldstein, Helen Tunik. "Averroes on the Structure and Function of Physics VII, I", Harry Austryn Wolfson Jubilee Volume. English Section, Volume I. Jerusalem: American Academy of Jewish Research, 1965.
- Ibn Abī Uşaybi'a. <u>Tabaqāt al-atibbā</u>'. Edited by H. Juhier and A. Noureddin. Alger: Librairie Ferraris, 1958.

- Ibn Khallikan. Biographical Dictionary. Translated by MacGuckin de Slane. Paris: Printed for the Oriental Translation Fund of Great Britain and Ireland, 1843-1871. 4 Vol..
- Ibn Khāqān, al-Fath. Qalā'id al-'iqyān. Egypt: Būlāq, 1283 A.H..
- Ibn Rushd. "Al-Samā'", Rasā'il Ibn Rushd. Hyderabad: Da'iratal-ma'ārif, 1947.
- Ibn Tufayl. Hayy Ibn Yaqdhan. Edited by A. Mahmud. Cairo: Maktabat al-anglo, [n.d.].
- Karam, Yūsuf. Al-Tabī'a wa mā ba'd al-ṭabī'a. Cairo: Dār al-ma'ārif, [1959].
- Maimonides, Mose. The Guide of the Perplexed. Introduction and translation by S. Pines. Second impression; University of Chicago Press, 1964.
- Al-Maqarrī. Nafh al-tīb. Edited by M. M. 'Abdulḥamīd. Cairo: al-Maktaba al-tijāriyya, 1949.
- Al-Ma'sūmī, M. S. Ḥasan. "Ibn al-Imām, the Disciple of Ibn Bājjah",

  <u>Islamic Quarterly</u>, V (Oct. 1959 and Jan. 1960), Nos. 3 and 4, 102-108.
- Merlan, Philip. "Aristotle's Unmoved Movers", Traditio, IV (1946), 1-30.
- Moody, Ernest A. "Galileo and Avempace: Dynamics of the Leaning Tower Experiment", <u>Journal of the History of Ideas</u>, XII (1951), 176-206, 375-422.
- Munk, S. <u>Mélanges de philosophie juive et arabe</u>. Second ed.; Paris: Librairie philosophique J. Vrin, 1955.
- Owens, Joseph. "The Conclusion of Prima Via", Modern Schoolman, XXX (1952-53), 33-53, 203-215.
- Pines, S. "Omne quod movetur necesse est ab aliquo moveri: A
  Refutation of Galen by Alexander of Aphrodisias and the Theory of
  Motion", <u>Isis</u> (History of Science Society), 52(1961), 21-34.
- Mélanges Alexander Koyré Histoire de la pensée, XII. Paris: Herman, 1964.
- Rosenthal, E. I. J. <u>Political Thought in Medieval Islam</u>. Cambridge: The University Press, 1962.

- Ross, Sir David. Aristotle. Reprinted; London: Methuen and Co., 1968.
- ---- . Aristotle's Physics. Oxford: The University Press, 1936.
- Wolfson, H. A. <u>Crescas' Critique of Aristotle</u>. Cambridge: Harvard University Press, 1929.

كتاب السماع الطبيعسي

ابو بكر محمد بن يحي الشهير باعبن الصائغ ( ابن بالجــــة ) مقالات السماع

ولانقدرورعلى يخراكم المفاهم وذكد الرهامه يحتول الجول الدول علوارز ودال والمستخرة والمالية المستماعة مراولها والامور والملاع والعضال المتعافظ المتعادة والمالي والمالي والملاء والمناب ع المرارة الطيعة فاذن الم متحرل فوه اولا يخرله الانجرام الماه الم عرار مستم صم يخرل عنه النوائة ل عنه اعظرمنه فلولل ومراصغ وحسرا والا مصواعظم و توصل عظم مخرل الأ توصل صغر فالله للس إذر بحول حسم ما عزجه اخ مسامه ما على عنجمه الفي الله العارض المعدد الالعال الدل الحول ليرماصغوه للمادا صوغوا يحتول ومردوه أنتزل المقراح لترجوم أفة اطولوالأ أهير لوالمحول الألامة من فالالمخ لضرورة وحسيم عنه غيرطبيعية فازفار فروسهماعنم عاصه أولا ماروا لمسماكرك صلصدعبرا لإلج لمغضل فوندو لوالريخ لدوالانة نتح لدع لليج للوالب مترقع بما لمتخلب بالفرنا مركلالا لمحركة عزيتم مله المتزك ومزيلاك اللاح لسنردانه والمالاذاكان مخ ليحط اخركاد متعار بفراعه والاالرقوة ومنصل عليه نصلاح المزان لوزج صديح كدلا بخرائ دلاالها وقورامناسها لمرته عنالح لدميرال بنتم الحرك إبان لمرده والمقادما لاعرك المحرك فلذلا استمرته ملع كاستبده لاتكوعند كاللج لسفلا المخرّل عَرْلُهُ مِلْكِلِمُ مِادِامُ الْحِرْلِيِي لَهِ وَلَوْلِلْ وَلِي لِي فَظِرُ الْجِينُ وَمُ مِنْ مِنْ حراه صف تنطاد فه نحير والرابير بالمرازي َ أن وهمامت انتناس الفريخ على مستد للشطار الى الورهموا الماحو الحرك ما دام المتحر البخسر له الموصد حُسَّلِالِطِلالاللهُ الرَّحْيَّةُ وَلِأَلْغِنَ اللهِ الْحَلِلِهِ لِلسَّامَةُ لِإِ يحله الأكمل الحوارخاصد الألح ل في يخرل عزائم الالول والصار الوقي الماعن طبيعة فوعرك التول وصوال الخوا المرا المعار المعامر. طاقه القاعر والذكآ والمخرار الرافي وكالهجع واراتهل حى در يحشد اللح عنه كلال محتور والماسفا صل مهد طاق اللالسية المفران على متبعظ والألونة التي عبطها الحظ المع عليه عادا أعار مع للعنو دلك افط مر الأفق ز دال لكال في الله وم العطوك الانعوار أمريج دمني صابيا لصغر كالها خوارا سهم والراللستيان الستم للسنسه ولولاي المفافة والمجير لمحاف فدور المارة المرآء والح Fd. 42 a

لاعترميح له ولاخركه والمال وحداعضا العضا للجواز الالطيع الما عرنت وح دلا في و من المراط الط الرعدم العراقة بد المعرن المعرف المع وما طائعانوالرطون منسغي لنهول الألدنيية المالخول وأالهزلا أث اخياما يتركسب تعلاها ملسر دوللجب لاعقدار محدود دفاتة امل مرئمالب المحرك المستراكية عبرون للافراء في المحال المعالية ناغولم لمرد الريمل أربحرك مل أسعة ماط ومهد العار الردارة مار وصلالاعطادة عداكمة استديركه ماحزن وكعلا خار على نع تعلى المعام الأنطيعة والالات اعضاصنا على المعرك مصلها يخلف كليماد المرتم ذاكرا اعضاله بترفعط اردان اوزالروخ كتراوبطي بناله لالانزعدة وكالعضالط فعدور لنا لااعظر من ليح في المنطق احتمالا الاعضادبها الجالروط العهر كالمصالي صرر وسبقوك بعضاعند بعض وامالالاركاق فاناحر غلاوتن عاست فواها وحشرا ما خلط الإطبائي ف ما للنوسي المني مع موند تقتل النوع والمرت تقاقر ملاطما إنا اشار سقده لافوه أكور للعلاء مفدرا بحسها ولم سولوا كيم يعرف دالرفاز دلاام والمرعسوس والنق العصينها الاطب مرايات ترال تم على حاينها ولمأد فرناه بضعف والملك لوي عويجرنك ماعاد ندان ولاز والعهرى على فطراد أوك وللنطعف متنف بصغره اعضافها المها وقلة الروح للحمري والأالمغشى فليدوا الريحسوك عاوج وملزع في العيدة فلم والدائنة الرقيح العرم كي عظو واللهوصة ها والتي قد الربع من يحد والكراد وطعالاتهم عن المديم صععول الم جىلاتوراط موعلى ماره منااع تعودالم ولفر وقرماو اهدات مررات عدم والنهار ويتراز لحرا الولي فهاد البحريم كال صالك مزبذ ع الجسول المرود والدلينده الاحداج الحالي المدورا المتطعيم بخرتك وخايهم الثق وسوفه احروه والميم شآمه الاول الحركه بعاقب والمسج

Fol. 41 6

لانحة أحالكا (من والملقة كاخابها وسنستريع وخلاهماكا المسر فرا فالطباء لآز الخوالات مبد فقلطار وبمآ المونع ملسرها منتع وفامل ست معاله الهويثالية جلت البطال المثاثث حامانان لحسر سندان هااست التخرك فساروا باللسرار بعرصوا بالاغلاق فحميع المصوعات فالخرس عدمان للزام والساور وال المفاساه والمعصوطانا كرالطس الحتى استداابابطا ماشامة مالاجسآمرا للشماما احتفسا والصامر مارتنا يجاملك رمعط للاستعاله وعضيفا دارعاد فاومل عدار لكية في دار كاف والماجا هُ الله مع المعرفي المستعارة والمنك و العطا التي مد والدرا الما التي المدين المنا المن المنا الم احتفغ فخ خالر الخسرولباال لخستره والساد وططرانة واكروق والسة كاللهروآلت موالب ماين عالم في المراد ويخرا المال. وطحساد مع مراكب كالوجر المخداء المهابي ومن المنز والمالي ومن المنز المالي ومن المنز والمالي ومن المنز والمالي ومن المنز والمالي ومن المنز والمنز المرهاز ومنعناه فخرفى فولما فيصول ليواز دندينه على لرستط اللدالمعيله والمبدالفاسه لياص لهذأ المونو مالعل فانضعه ومواد المحراج المتح ومعضه مطهوالعب زمر فاذ المخار ورمري المربيخ والحارث الماو مصرال لحراب المارين الذامرا ذاح دلك عد ماجله المحر مالمات الدنياد الواحد دنوع لم لها الترخ بالمهجود وكوليجية ل المخرا فالمنجل ومالع تفرموه احرمامتا وتلا المحرى بترا والنزمال فالت اللقية بمراولاحت وبوالمرك وسمدار سطوع اولكامس وبوالنخ راقاعلانه خرمند مال دارازهذا الحجر بسطفه للخالمشاداليه بسطاره فاللخيريخ لمسيب فروالمقطه الخافية فللراليخ أنزاته مالمكريط الحرهده الوحوه واكازميخ والمآت المفود وفي المراكة الماحر العنسم الاندموة دفحة والمتحرك مذواتها معضها مرتلهابها وبكوالني اهتاحري تحربله الحرا عنده داواع الحواز وه زاللوع رائع الماسيد للحوار فقط واو المحدد المحدد الماسيد والمنظر والمنظر والمنام المان والمنام المان والمنام المنام المن رصرالاه فزهر والمصافح فالمدروء للرجا فلمفار عجر

وبكوزللقائر سوفسطانيا فازهداه لفصندالننطسة المفضله هجيخ فيام والزلالم وعدال كوالمضوع مظافاته الفوالاضا والملناء ويوافسار للضدّد كالمُرّون عِنْسِيهِ ﴿ مَا رُفِيمِ عِنْ ذَلُالْ الْمُنْرِ الْمُؤْور عَلْمَ الْرَفِّو اولم معدد ووالطاء لمزواول صاعته النطواب مراوله الماالمني الملحلظ الخساكافت وصعر ذال فعمانا عالما معطيه النواع والكح وترفي لماعليم فطرهم ويجدونه ناساع لفنهم فانع المروحود للرصيح ويمر فعلم في المعارد المعارد المعارد المعارف المعا مخص المزلان في اللوثورة من يرالوثوق والالمرص العوالطليح مستزولل الأبكر بلروصل علرتسنس المح ولالإصار لأن والصناعة المالوبع مداجها وبباديها ستنصبط فالاستراص وكحصناعة احاح ويبلكاستعلافي الالبارواح فتأل بوالماكم لاعره المرهم مبلك للصاعد فترتلو ليسطو الإماوا المشك كالمرج وللرجاء بيه المولي والسائرسه وسنولي والهواخ هداه المللة ومرتخرا ومصر فحصامه فالمهاكر الغوا في لفي أوجوهم والغالطة و لاف لورو اللهم المناع وقلاه في محت رأيانه وازكار لمرح ذال فليسرما فيهات وارم للرحملة كادار أول اذة بعن عليا مراء والمخالب المسوالعب مر وكالوكم الني فرابو الإصح للمرب للفط بقوا كالنوك الا عنى الخربينة مران سنالسي الرفار الخوار فداوز كالالاحرك لمعطاكار ومخال أزاور الجراما هارطاويخ لاجعية بذلار إيضافه واسطا وليضافا وكالالنخار هفاه ببطاود المضمرا سيف والباهن كمرو دالم المناكم سراب وابضافان للغرائر بالموقعه فالنغ وفخلص والجمود والمرو فاللبرون والمطلقه والآام والمرمور ان والراماد هزواد المصب لمغيز دار ما برنسيعه وكرال المسترالا المستولال المتعدد ودالانتهام بالجراما الحوق وصار لمزلاجها مرفقات دنها ماللال يعطها

FN. 47 b

Fol. 48 a

( المقالات الاربعة الاولى )

4

كل صناعة نظرية فلما ،على ما عدّد في مواضع اخر ،من المبادى ثلاثة اصناف تتقدم سائر اجزائما في الرتبة وهي :

ــ الموضوعات التي اليها تنسب تلك الصناعة ، كالعدد في الارشاطيقي ، والاطوال والسطوح والمصمتات في الهندسة.

\_ والمقدمات الاول المناسبة لتلك الصناعة ، كقولنا أن خطين مستقيمين لا يحيطان بسطح ، والمقادير المساوية لمقدار واحد فهي متساوية ، وامثال هذه .

صوالحدود مثل قولنا الدايرة سطح نصفه كذا ، والزاوية القايمة هي التي + هي + عن جنبي العمود ، وما اشبه ذلك .

والعلم الطبيعي صناعة نظرية ، فيجب ان يكون لها ذلك ، فموضوعها هو الجسم الطبيعي وهو الذى ينسب اليه والى انواعه كل ما في هذه الصناعية ويعطي اسبابه ومباديه ومعظم ما + في + تكتنفه الطبيعة فمعلوم بالحس، وانميا نظلب علم اسبابها او اسباب اسبابها / الورقة الخامسة الف/ بالاطلاق ٠+ في المنابه ، كان موجود ا بالاطلاق كالبياض مثلا ، فانا نعلم وجود ه بالحس غير انّا لا نعلم اسبابه ، وذلك انّا لا نتصوره بما يدل عليه حدّه . ونعلم ايضا وجود محمولات كثيرة له ،غير انّا لا نعلم اولا نعلم اولا ايها بها قوامه وايها قوامها به وايها ليس قوام كل واحد منه سماحبه ، او هل كلما من صنف واحد او اثنين او فيها الثلاثة . وقد نظلب ايضا وان علمنا هذا ، اذا نحن شماهدنا البياض في موضوع ما كالشعر ، لمما كان فيه ؟ فهمنذا الطلب غير القلب الإول والسبب المعطى فيه غير تلك الاسباب المعطماة

<sup>(</sup>١) ثلثة في الاصل وهي شائعة الاستعمال.

<sup>(</sup>٢) الارشاطيق هو علم العدد احد اقسام علم التعاليم (الرياضيّات)، قارن الفارابي ، احصاء العلوم، تحقيق عثمان امين ، ١٩٣١، القاهرة، ص ٢٩ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) الرمز +٠٠٠ اشارة الى احتمال وجود زيادة في النص.

<sup>(</sup>٤) ويسميها النظر الطبيعي او الحكمة الطبيعية، انظر الصفحات التالية. وهذه التسميات تشير الى طبيعة نظرة الموالف لمدذا العلم.

.ول ا لذلك الموضوع وسبب وجود هسا فيه، مثل ان الشسيخ يكثر في بدنه العفن لقلمة اشياء فيه اخرءان لا نعلم وجودهسا في موضوع ، فناءتي بقول يلزم عنه وجورها ضرورية إوعلى الاكثر، على ما رســم في انالوطيقا الثانية، (١) وكانت مع ذلك يقينيـ في الطلب الاول ، والبرهان المعطى في هذا برهان السبب فقط. وقد تتفق الحرارة الطبيعية فيه. فيكون هذا القول برهانا مطلقا، اذا كانت مقدمات فغي كلا (٢) الطلبين يلزم ضرورة اعطله السبب.

كان النظر الطبيعي انما يتم بان نعلم في نوع الطلب الاول ما هو هذا الجسم الذي احدثه وفي ماذا في قوامه ولم حدث؟ فاذن انما يتم لنا العلم الطبيعي بعض هذه نعلم من ذلك النوع ما به قوامه ، كعلمنا أن المطريا ينزل من السماء ولما كانت الاسباب في الجملة اربعة اجناس، كزم ان ننظر هل هـــذا نظلب ماهیته وما به قوامه، فاناً نظلب اولا ما هو؟ هل هو جسم متكون او العلم يعطي جميعسها اوبعضهسا؟ فانكان يعطي بعضهسا فايها؟ ولما للبصر؟ فاذا صح عندنا جنسه تشهوتنا عند ذلك الى علم ما الشهيي ويحصيهــا بما يخص كل واحد منهــا . وايضا فالنوع الثاني من الطلب يرجع نتشسوق ان نعلم كيف حدث ولم الذي احدثه ولم حدث؟ وفي قوس قسزح من سسمت الراءس، فالسبب المعطى هنا هو الفاعل. ونقول في البغلة في الصيف اشت ؟ فنقول لان الشمسس بمعرفة هذه كلمها والاسباب الاربعة، فواجب على الطبيعي ان يعلمهـــه الطبيعي على الاطلاق، كطلبنا ما هوقوس قنح ؟ وما العظر ؟ وغير ذلك. فغي نضلب لم كان الحرّ هذه فائا ن نخيا ب ب. ي**د** 

کتاب البرهسان احد کتب ارسسطو، اما انالوطیقا او بالاحری التحلیل بالعکس. قارن الفارابسی محسسن مهدی، ۱۹۱۱، بیروت، عرص، ۲۸–۷۸ (١) وانالوضيقا الثانية هو الاولي فهو كتاب التحليل فلسفة ارسطوطاليس تحقيق كل في الاصل. ( <del>1</del> )

<sup>:</sup> العلة الصورية والعلة المادية والعلة مهــا فيما يلي . (٣) الاسباب او العلل الاربعية وهبي : ا الفاعلة والعسلة المادية ، وابن باجه يشسرحم

<sup>(</sup>٤) فيماذا في الاصل

لم لم تلد؟ فيقال في جواب ذلك لان المادة /خمسه بائ / انصرفت الى عظم جسمها ، فالسبب المعطى في هذا الطلب هوالماده . ونقول لم سقصت الاسنان ونبتت ؟ فنقول لاجل الافضل . ولم ينبت شعر الحاجبين في الرحم فنقول لوقاية العينين ، فيكون السبب المعضى هو الغاية . ونقول لم يستحرك الحيوان ؟ فنقول لانه حساس، فهذا السبب هو الصورة . فواجب اذن على صاحب الحكمة الطبيعية ان يحصي هذه ويلخصها بما يخصّها .

ولمّا شرع ارسطو في هذا النظر وجد بعض هذه ظاهرة الوجود وبعضها خفيّة الوجود ، وكان الرائي الطبيعي انما يكمل باعطاء الاسباب الاول، وكانت هذه الاسباب غير معلومة اصلا، وكان ايضا النظر في الاشياء العامّية يتقدم في التعليم المنتظم على ترتيب (١) ذكر الخّاصّة. فان هذا التعليم لا يتكرر فيه ذكر الشييء الواحد بعينه مرارا كثيرة والتعليم الآخر تدعو الضرورة فيه الى تكرير الشيئ الواحد بعينه مرارا كثيرة ، وذلك انه قد يكون شيئ واحد بعينه سببا لاشياء كثيره ، كالحرارة فانها سبب للنباتات وسبب للمطر وسبب لتكون الاجنّة وتكون البيض وبالجملة فللايلاد ، وسبب لاشياء كثيرة اخر . فكانت الضرورة تدفع بحسب ذلك الترتيب الى تكرير بيانها بعد تكرير ما هي سبب له .

فلذلك قصد تلخيص هذه المبادئ في هذا الكتاب. فهـذا الكتاب غرضه تعديد المبادئ الاول ، واعني بقولي تعديدا هوان يلخّصها بما يخصّها ، فما كان منها ظاهر الوجود اكتفى بذلك فصار القول الشارئ للاسم حـدّا ، وما كان خفي الوجود فحص عنه . وليس كما ظنّه قوم ان هذا الكتاب في الحركة وقد قلنا ذلك في كتاب الحركة . وارسطو فمن عادته ان يسمي المقالية وقد قلنا كما يقول في كتاب الجبار الحيوان ، ويعني بذلك المقالات العشر

<sup>(</sup>١) الكلمة غير واضحه تماما في الاصل وتظهر كما يلي : ترنلب.

<sup>(</sup>٢) هل هو كتاب منفرد ام احدى مقالات هذا الكتاب؟ الاحتمال الثاني ارجح.

<sup>(</sup>٣) لابن بالبه شرح او تعليقات على كتاب الحيوان لارسطو، قارن المخطوطه .

المتضمنة هذا الجنس في انواع الحيوان.

ولما شرع في هذا الفحص من النظر وجد رســومها قريبة الاخذ من العلوم المتعارفة فيها ، ووجد العلم بوجود ها اوّلا في الثلاثة التي هي الماده والصورة والفاعل بيّنا ، ووجد الرابع الذي هـو الغاية مشكوكا فيه . امّا في الاجسام الصناعيّة فظاهر، واما في الحبيعية ففي بعضها يظهر نحواما من الظهـور وفي بعضهـا يخفى كل الخفاء . ووجودها في الاشـياء الطبيعيّة ليتم له اعطاء الاسباب، ثم شرع بحسب نحو تعليمه في احصاء (١) الاوّل في كل واحد من هذه الاربعة، وليس قصده بذلك كما يظنّ ان يعطى / الورقة السادسة الف / + أن يعطي + هل هي واحدة أو أكثر ؟ فانّه يتيين في المادة الاولى ، وهي الاولى في هذا النوع من الاسباب ، ما هـــي . وليس يتبين هل هي واحدة او اكثر الا في كتاب السّما والعالم، فهناك يتبيّن انهـا واحدة، وكذلك يعطى في الثامنة (١٤) المحرك الأول ، وهـو الاول في هذا الجنس من الاسباب، وليس يتبيّن هل هو واحد او اكثر الا في الفلسفة الاولى ، فيتبيّن له المحرك الاول وكيف يكون والمادة الاولى وكيف هي . ولم يتبيّن له ذلك في الصورة الاولى ولا في الغاية الاولى ، فتركها الى ان يفحص عنها اذ لم يجد مبادئ يفحص بها عنها . ولذلك صار النظر في هذا الكتاب متاخما للفلسفة الاولى . فقد قلنا في غرض هذا الكتاب ما هو كاف ، فلنبداء من حيث بداء.

<sup>(</sup>١) المهمزة الموجوده في آخر الكلمة ساقصة في الاصل. وهذا شان كل همزة في آخر كلمه، ولسوف لا نشير الى اضافتنا لهذه الهـمزة فيا يلي من الكتاب.

<sup>(</sup>٢) الاولافي الاصل.

<sup>(</sup>٣) ابن باجة يقدم شرحا لكتاب ارسطو هذا ،قارن المجموع الكتاب الذى يني هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٤) يعنى المقالة الثامنة من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٥) قارن الملحوظه رقم اربعه في الصفحة الاولى.

<sup>(</sup>٦) هنا تنتهي مقدمة الموالف ليبداء بعد ذلك بالحديث عن مضمون الكتاب.

كان الاقدمون من تفلسف في الطبيعة قد اختلفت بهم مسالكهم حتى قالوا ما راينا مخالفة لما يشاهد ،وذلك لقلة خبرهم بالطرق المنطقية .

الا ان جميعهم كانوا يرد ون القول في الطبيعيات الى المادة ،واجمع الكل منهم انه لا يمكن موجود من غير موجود اصلا ، فان ذلك را وه محالا . غير انهم لما كانوا لم تنفصل عند هم اصناف الوجود ،اخذوه كانة شيئ واحد . ولما كان غرض ارسطو اعطا ، هذا السبب ووجد فيه اقاويل مشككة بعضها سوفسطائية وهي اقاويل برمانيد س و ماليسس ، وبعضها جدلية و اقاعية وهي اقاويل سائر الطبيعين . وكان ايضا اهل زمانه قد اشتهرت عند هم تلك الاراء وكان غرضه الادنى تعليم من في زمانه ثم من ياتي بعد هم ، ولذلك اضطره الامر الى نقض كل قول وحده . ولما كانت تلك الاراء قد سقطت في زماننا حتى لا تذكر الا من جهة انهي كتابه ، وكان ما يوجد منها اليوم آراء المتكلمين من اهل هذا الزمان فليس يعتد بها ، لان ها و لاء ألفوم لم يقصد وا النظر في الطباع، حتى ان منهم من يبطل وجود هما ؛ بل انما عرض لهم في مناقضة خصومهمان تكلموا في شميع يسير منها ، كقول من يقول بالجزء الذى لا يتجزاء ، غير ان غير ان في شميع يسير منها ، كقول من يقول بالجزء الذى لا يتجزاء ، غير ان غير ان في شميع يسير منها ، كقول من يقول بالجزء الذى لا يتجزاء ، غير ان غير ان غير ان في شميع يسير منها ، كقول من يقول بالجزء الذى لا يتجزاء ، غير ان غير ان غير ان خير ان خي

<sup>(</sup>١) عنده في الاصل.

<sup>(2)</sup> Parmendis, an Eleatic of renowned family, who was not a stranger to the Pythagorean society, wrote about 470. The fragments of his didactic poem have been collected by Peyron (Leips. 1810) and H. Stein (Leips. 1864). Met. tr. in <u>Jour. Spec. Phil; IV. Quoted from Windelband, W. A History of Philosophy</u>, Vol. I. New York, 1901, p. 30.

<sup>(3)</sup> Melissus or Melissos, on the contrary, was the Samian general who conquered the Athenians in 142. Concerning his personal connection with the Eleatic school nothing is known. A. Pabst, De M. Fragmentis (Bonn, 1889) quoted from Windelband, W. A. History of Philosophy, Vol. I. p. 30.

<sup>(</sup>٤) هاولاى في الاصل وهي شائعة الاستعمال في كتابات ابن باجه.

<sup>(</sup>٥) معارضة في النصوهي مصححة في المامش.

<sup>(</sup>٦) اي الآخذين بآرا اصحاب المدرسة الذريّة. والجز الذي لا يتجزا عود

اهل زماننا هذا، اطَّرح ذلك ولم يلتفت اليه اللهـــم الاعلى جهـة الرياضة كهاقال كان عليها أهل زمانه ، وكان عارفا بانه بانه ان ايّ أهل زمان معارف أهله كمعارف نضُرهـم في ذلك لا لا جل ان يعطوا اسباب هذه الامور الطبيعيّة بل من اجل غير ضرورى في هذه الحكمة الطبيعيّة، بل صنع تلك المقالة لمن كان بالحال التسي / الورقة السادسة باء / ما عثروا عليه في مناقضة بعضههم بعضا ؛ راينا ان نطرح هذا الجزء من النظر ونقصد قصد البرهان . ولم يخف على ارسطوان ذلاك هو : أن في هذا النظر فلسفة ما . فلنقل نحن في ذلك .

ممكن فليس يحدث الزنجار اصلا ،وان كان مما يحدث فهـــو ممكن . فما هذا الذي هو تعاقب . فان الماء اذا حدث من الانبوية وخلفه هواء لم يصدق انّ الهـواء فالكاينة الفاسدة كالنحاس اذا صار زنجارا والماء اذا صار بخارا . اما ان يذهب كل ما نحسه، اويكون منها ما ليس كذلك، فذلك مشكوك فيهه لما كانت الاجسسام الطبيعيّة الله ان تكون كلّم اكاينة فاسدة على ما وليس كذلك • اويكون الزنجار عرضا في النحاس ،فذلك ايضا محال ،فانّ الزنجار تكوّن ، او يبقى النحاس كلّه ويحدث معه الزنجار فيكون الزنجار نحاسا وزنجارا، النحاس كلّه ويخلفه الزنجار ولا يبقى من النحاس شسيى ، فذلك ليس بتكون وانّما نهب وشيئًا بقي فبذلك الشبيء الباقي قيل فيه أنّ الزنجار تكوّن من النحاس. جسم ما طبيعي وقد تحاوله الصناعة،فبالضرورة اذا انّ شـيئا مما في النحا س اذا وجدنا الزنجار ارتفع عنه الامكان والعمكن. فالممكن والامكان اتّما يكونان في هوفسي موضوع؟ الاانّه في موضوع وذلك ان قولنا ممكن يدل على امكان وما يقال له ممكن ؟ وهل الامكان مقارق قائم بنفسسه على انّه جوهسراو هسل هو مما فيه الامكان، فذلك الموضوع فيه امكان الزنجار وهو الزنجار الممكن . الا اتّه وايضا ففي الزمان الذي كان فيه النحاس لم يكن الزنجار ،غير اتِّسه ان كان غيـــر

<sup>=</sup> المسمى بالجوهسر الفرد وعرف بانه جوهسر نو وضع لا يقبل القسسة اصلا لا قطعسا ولا كسسرا ولا وهسسا ولا فرضا اثبه المتكلمون ونفاه بعض الحكماء . قارن التهسانوي <u>، كشساف اصطلاحات الفنون</u> ، ١٨٦٢ ، كلكته . (١) وكان ، اضافة من عندنا . ولسوف نضع الاضافات بين قوسين (٠٠٠)

في النحاس، لكن قد تبين ان النحاس جزآن: الجزّ الذاهب و (الجزّ) الباقي فايّها هو الممكن؟ والذاهب ليس بالممكن، فانّه لا يكون النحاس وهو نحاس زنجارا، فالممكن هو الجزّ الباقي وامكانه انّه يصير زنجارا، فانّا اذا فرضناه زنجارا لم يكن ذلك محالا، ونعم ما حدّ +ا + ارسطو في باري ارمنياس الممكن انّه الذى: ان انزلناه موجودا لم يلزم عنه محال، غير ان معنى الزنجار اذا ورد ارتفع معنى الامكان، فاذا موضوع صورة الزنجار / الورقة السابعة الف / وموضوع الامكان واحد بالعدد غير ان الوجود لها مختلف، والممكن يلزمه العدم ضرورة، والصورة هي الوجود بله هي الوجود، فها الامكان هو العدم كما الصورة هي الوجود ام لا ؟

فنقول انّ الممكن ، من طريق ما هو ممكن ، فليس الوجود لذاته عدم، فان العدم ليس هو بالذات لا يوجد عنه الشيئ اصلا ، بل ذاته وماهيته الا يوجد . والامكان وما هو فوجوده في أن يوجد الشيئ . فالعدم عارض للممكن لا من جهة ما هو ممكن بل الامكان فيه من جهسة والعدم من جهشة ؛ فالممكن شيئ آخر، كانك قلت نحاس او صورة مضادة . فلذلك يكون وجسود المعنى في الممكن تماما لا استحالة، وإنما يكون استحالة للممكن من جهة العدم وهذا الكمال للممكن اذا وجد زمانا فامّا كان الحركة على ما سنبيّن اذا امعنا في القول، وإن وجد في الان لم يكن لهسذا الوجود اسم يخصّه ويسسّ على العموم بالتفير ، فهذا الموضوع للممكن أن كان في نفسه موجودا ، وهو معنى ما ، لزم أن يكون جسلما بالفعل وعاد المحال الاول . فكان النحاس والزنجار مرضين وذلك محال ، فاذا ذلك ليس بشيئ موجود +ا + بالفعل لكن قد يتكوّن

<sup>(</sup>۱) بارى ارمنياس، وهو كتاب العباره احد كتب ارسطويذكره الفارابي ويلخص ما فيه في كتاب: فلسفة ارسطوطاليس، ثم يخلص الى القول وذلك في كتاب له العربية العبارة وباليونانية برمنياس، قارن الفارابي، فلسفة ارسطون وسرياس وقد شرح الفارابي كتاب العبارة هذا في كتاب منقرد قارن الفارابي، العبارة تحقيق ولم موتش اليسوعي وستانلي مارو اليسوعي بيروت ١٩٦٠٠

<sup>(</sup>٢) أن ، ساقطة في الاصل ومضافة في المسامش.

من اكثر من موجود واحد بالفعل، فوجوده كالسكنجبين فانه من عسل وخل فكل واحد منها اذا انفرد كانه (ا) موجودين ،غير انها اذا كانا كذلك لم يكن سكنجبينا حتى يختلطا ويصير من الكل شيئ واحد ، وايضا فانا متى وضعنا المادة ذات صورة لزم ان يكون منقسم (۱) الى مادة وصورة ، ويسر ذلك الى غير نهاية ،فيكون في هذا الزنجار مواد لا نها ،وهذا ايضا شنيع بل محال .

فسينتهـي ضرورة الى مادة غير ذات صورة . وظاهـر ان ما كان بهـنه الصفة فهـو مادة اولى واعني بقولي اولى (٢) لا مادة لها . وظاهر انها غير كاينة ولا فاسدة لانها ان كانتكاينة او فاسدة لزم ان تكون ذات صورة وهذا محال . وظاهر انها لا تفارق الصورة وذلك انها ان فارقت الصورة لم تكن موجودة اصلا ، فان كانت موجودة لزم ان تكون شيئا ما ،وعاد الامر الى ان تكون ذات مادة وليست اولى . فلنقر الامر على ما تبيّن : ان المادة الاولى ما كان وجوده غير مصور بالذات بل وجودها ابدا يلزمه العدم ، لا عدم واحد بل اعدام متبادلة . / الورقة السابعة با أوليس صورتها ايضا الامكان ، فان امكانا امكانا يتعاقب عليها كما تتعاقب عليها الاعدام ، وهنا نتفهم المادة الاولى (٢) بعينها ولا بالصور . . . (٣) انما هو لها بالمناسبة . وتلك المناسبة لا تقع فيها مبادلة ، فانها تصور بالنما ما نسبتة الى الاسطقسات كنسبة الخشـب للخزانة ، وهذه النسـبة هي نسبة بين موجود بالقوّة وموجود بالفعل طذلك اذا بدّلتا لم تكن نسبة المادة الى الخشب كنسبة الخزانة السـبة السـبة المادة الى الخشب كنسبة الخزانة النسانة السـبة المادة الى الخشب كنسبة الخزانة الموزة السـبة المادة الى الخشب كنسبة الخزانة النسة السـبة الخشب كسبة الخزانة الموزية السـبة المادة الى الخشب كنسبة الخزانة النسة المادة الى الخشب كنسبة الخزانة الـــــى

<sup>(</sup>١) فهـى في الاصل.

<sup>(</sup>٢) أولا في الاصل.

<sup>(</sup>٣) توجد بضع كلمات غير مقروئة في النص لعلم الله " فائن هذا النظر "

<sup>(</sup>٤) الاسطقس، هو لفظ يوناني بمعنى الاصل وتسمى العناصر الاربعة التي هي الماء والارض والنار استقسات لانها أصول المركبات. . قارن التهانوي ، كثناف .

الاسطقس (۱) فربّما (۲) تتصل بها هذه النسبة لما كان للخشب، وبالجملية فكل جسم هو مادة لشبيء،انما صار مادة من قبل وجود هذه فيها . وكلما تبيّن امر هذه فليس يمكن ان يكون مادة لشبيء ولا ان يكون ممكنا بوجه ولا على حال فلندلك لا يتحرك . واذا لم يتحرك فليس يسكن، اللها على الاستعارة ان سمي ما لا يمكن ان يقبل الحركة ساكنا. وهذا العدم يقال له سكون على التشبيه، كما سنقوله اذا امعنا في القول، فقد وقفنا بما اتينا به على القول في هذا الجنس من الاساب،

فقد وقفنا بما اتينا به على القول في هذا الجنس من الاسباب ، ووجدنا اليقين به والعلم بوجوده حسب ما في طبيعته ان يعلم، وهذا اقصى ما يمكن ان يعلم به هذا السبب، فاما انه واحد لا يتكثر ففي فحصنا عن العالم واجزائه سنبين ما يخصه . وقد يمكن ان نبينه عن طريسق المنطق ، وذلك ان ما هو بهذه السبيل ان كان اكثر من واحد ، فسان كانت لا تشترك في شيى ، فالمادة تقال عليها باشتراك وليس على هذا

<sup>(</sup>١) المادة في النص وهي مصححة في المامش.

<sup>(</sup>٢) الكامه غير واضحة تماما في النص .

<sup>(</sup>٣) المقطع السابق غير واضح تماما كما هو في المخطوطة ، ولهذا نستعين نستعين بتعليقات ابن رشد على كتاب السماع ، يقول ابن رشد : وكذلك ايضا يتبين ان العدم اللاحق له غير القوة والاستعداد ، هو تلقي الموضوع لامر ما عرض له ذلك الامر والغرق بين العدم وهذا الموضوع الاول ان العدم متى قيل فيه انه مبدا المتكون فبالعرض وليس كذلك المادة الاولى فانها موضوعة للصور ثابتة عند تعاقب صورة صورة عليها وعدم عدم وهذا الهو الذي خفي على من تقدم فالتسبب عليها المهدولي بالعدم وبها المد

النحو يتصور .
وقد يمكن تصورها بالمناسبة كما يقول ارسطو وان نسبتها الى وقد يمكن تصورها بالمناسبة كما يقول ارسطو وان نسبتها الى جميع الصور نسبة الخاصة الى الخزانة وبالجملة نسبة المادة الخاصة الى صورة خاصة لكن هذه النسبة التي بين الخشب مثلا والخزانة ليست من جهة ما الخشب موجود بالفعل بل ذلك عارض له وهذا هو الغرق بين هــــذه النسبة وبين النسبة الموجودة للصور الى المادة الاولى لان تلك النسبة بين ما بالقوة وبين ما بالفعل . . . قارن ابن رشد ، رسائل ابن رشد ، ١٩٤٧ القاهرة ص . ١ .

<sup>(</sup>٤) وكل ما في الاصل.

<sup>(</sup>ه) موجودة في الاصل .

<sup>(</sup>٦) بما في الاصل.

يقال عليهـــا بتواطُّوءً ، فستنفصل لشبيء آخر وسيكون اذا فيهـا معنيــان (٢)، فازا استحالت الارص وامكن في الخشب مثلا نارا صار لها المصعود ذات مادة وتكون في نفسها شيئا ما، فالصورة الحادثة فيها اذا خارجسة احدهما المشترك والاخر + والاخر + الذي يكون به الانفصال . فستكون اذا فارسطو+ا + يحد الطبيعة اولا ما هي ،ثم يترقى الى تعديد هذه الاجناس المحال بعينه . فلنقر الامر على ما رسمناه ولنقل في سائر الصادى الطبيعية عنذاتهــا فهـي ازا عرض ، والانسان والماء كقولنا الابيض والاسود ، وعاد يتحرك من تلقائه يسكن من تلقائه ، وانما يوجد للجسم هذان، اعني الحركة من الاسباب. فالجسم الطبيعي من جهسة ما هو طبيعي هو المتحرك مسن زاته فرسل يعني بالمتحرك كل صنف من اصناف التغير ؟ وبين أن مسسا جسمان طبيعيان ويوجد للارض السكون اسفل وللنار الحرك الى فوق من اجل انها نار . <u>ه</u>

نحن دللنا بالحركة على الخصوص كان ذلك واجبا في كل جسم طبيعيسي ، لا بحسب الامر في نفسه ، ان ليس كل ضبيعة هي مبداء لكل حركة . وان فالطبيعة اذن / الوقة الثاضة الف / هي سبب الحركة والسكون لهصا اذا دللنا بالحركة على المعنى الاول كان الحد لايقا بحسب المشهسور لا يعني هنا بقوله الحركة على الخصوص ويريد بهـا الحركة في المكان؟ فاتَّـا هي فيه . والسبب هو مبداء ، فالطبيعة مبداء الحركة والسكون . لكن هـــل فانه ليس واجبا ان توجد كل حركة لكل جسم طبيعي ، فان النمو لا يوجد للحجر ولا الاستحالة للجسم الاول . انا نجد ارسطو+ا+ حين يذكرآراء

<sup>(</sup>٢) اسغل في الاصل ، الا ان المعنى لا يستوى الا اذا بدلنا الكلمة باعلى بدلا من اسغل . (١) الماء في الاصل والارض في المسامش .

الطبيعيّن يجعل التكون احد الحركات، فليس الامر على النحو الاول، ان لم تتبين هذه الامور التي ذكرناها . وليوجد ان الطبيعة هي مبداء التغيسر وعدم الحركة سكون، فلذلك سمى الجنس باسم النوعوان كان له اسملتسمى الجنس الذى هو عدم التغيرباسم احد انواعه ان لم يكن له اسم يخصه وايضا فان الطبيعة مما يقال باشتراك، وهي من المشتركة حدودها مقابلها، فان عدم التغير جملة ليس له اسلم وسماها هنا حركة ليحد

بالطبيعة الموجودة فيه ، ومن الصورة يحد كل منهسما ، والمارة فسلا الخاصة بالصورة هي الاعراض الطبيعية، وما يوجد له من قبلها قيل علسى تمكن دون المادة لم توجد بالفعل . فالمادة معاضدة لمها والمادة واحد منها طبيعة ، لكن الاخلق كما قال ارسطو+ا+ ان تكون الصورة حصلت له طبيعته الخاصة به . فالطبيعة اخلق بالصورة من المارة الا انها طبيعة ، والمجتمع منهسما هو الجسم الطبيعي . والاعراض اللاحقة له انا حصلت له الصورة،وعند ناك توجد له لواحقه الطبيعية المضارة لامور طبيعية توجد لغيره . واذا حصلت له صورته فعند ذلك نقول انه قـــد بها شيىء، وهي مشتركة . وايضا فان الجسم انما يصير له ما يوجه يوجدان بوجود الجسم الطبيعي ، ووجوده يتم بوجود المادة والصورة وكــ والطبيعة تقال على نحوين كما يقال المبداء ، فان الحركة والسكون انم المجرى الطبيعي . وما يوجد له من قبل المادة فقط يقال انه بالطبع. طبيعة من المادة ، فانه يقال في الجسم صناعي بالصناعة الموجودة في وقد يقال ما بالطبع على كل لاحق للجسم وطبيعي ک ا ئ

،وذلك أن من الاجسام ما يفعل فعله دون آلات كسمو النار وهبوط فتكون النفس متقاسمة في القول للطبيعة على الخصوص ،ويكسون المبد كاغتذاء النبات وحركة الحيوان ، وصور امثال هذه الاجسام يقال لم کیف کان ، فیکون ص لحجر، وصور امثال هذه تخص باسم الطبيعة . ومنها ما يفعل فعلم كالجنس للامر الطبيعي . وقد تقال الطبيعة على اخص من المعنى بالطبع ر الا

/ الورقة الثامنة با و للوجود في كل جسم يتحرك به او يسكن اما نفساو طبيعة . الا ان المبدا و الذى هو نفس لا يكون الا فيما هو موالف مسن اجسام طبيعية تكون للنفس تتحرك بها الاجسام، فلذلك ان قيل في النفس طبيعة فعلى التاخير . والطبيعة على الخصوص تقال على الصورة اولا وعلى التقديم، وعلى النفس ثانيا وعلى التاخير .

وقد يسائل سائل عن الاجرام المستديرة فيجدها تتحرك عن المبداء الذى فيها دون آلات، فيجب ان تكون صورها طباعع، لكن يتبين ان صورها انفس، ولكن ذلك خارج عن مقصدنا في هذا الموضع، فان تلك الصور انسا يقال لها نفس وطبيعة على وجه آخر مباين لما يقال به (٦) لهذه نفس او طبيعة. فانه اذا فحص عن امرها وجدت تشبه النفس من جهة مسا صورها لا تنقسم بانقسام الجسم لانها غير جسمانية اصلا، فبهذا تباين الطبيعة وتشبه النفس، ثم تباين النفس، فان النفس تفيد الجسم الطبيعي حركة ليست له، بل هي في كثير من الامر مضادة، كحركة يدى الى فوق وليس هناك حركة مخالفة اصلا لما تحركه النفس التي للجسم المستدير،لكن تلخيص القول في ذلك لفير هذا الجزء من العلم النظرى .

والمبداء يقال على كل ما يقال عليه السبب وكانه مرادف له. وكل شيئ لا يلتئم وجوده الا بحضور امر بالذات فذلك الامر سبب لذلك الشيئ فالصورة والمادة سببان لكل جسم طبيعي . وقد نجد نحوا آخر لا يلتئم وجود بعض الاجسام الا به وهو مبداء الحركة، كالصناعة فانه لا يمكنان توجد

(

<sup>(</sup>١) الكلمة غير مقروءة في الاصل، وتكون اقتراح من عندنا.

 <sup>(</sup>٢) توجد كلمة الى فوق كلمة الاجسام في الاصل وهي مكتوبة بخط صفير
 والارجح أنه لا علاقة لها بالنص.

<sup>(</sup>٣) به ساقطة في المنص ومضافة في المهامش.

<sup>(</sup>٤) النفس في الاصل.

<sup>(</sup>ه) لا ساقطة في النص ومضافة في الهامش.

صورة الانسان حتى يقارنه المني ،والخزف لا يجف حتى تقارنه النار ،والممتزج هذا السبب في التكون خاصة يكون ابدا من خارج ضرورة ومنحازا عن المتكون ساكنة حتى اذا قارنها امر آخر وجدت الحركة وانتهت الى التمام .الا ان من الماء والارش لا يكون منه نبات حتى يقارنه البرد، او شيسى، آخر فسي كثير من الامور الطبيعية فان الدم لا يكون عنه جنين وتحصل فيه الصورة الصناعية في المارة القابلة لها حتى تكون هي قبل موجودة.ونجد النبات الذى لا يكون عن برودة . وذلك ان المادة قد توجد على كمالهــا قد يوجد متحرك يحرك ذاته ؟ فسنفحصعنه اذا امعنا / الورقةالتاسعةالف/ المبداء يعرف بالفاعل وبالمحرك. فاما هل لكل متحرك مثل هذا المبداء ام وفي سائر الحركات قد يكون من خارج وقد يكون في الشيسى، وهسنها

للشيسى، كان على كماله الاخير ومتى لم يوجد كان ناقصا، وهذا السببهو الغاية . وهو في جميع الصناعية ظاهر جدا بل هو اقدم الاسباب واخلقها وقد يوجد ايضا امر رابع لا يلتئم وجود الشيسى، الابه، ومتى وجسد جدا، فان العین انما جعلت لتبصر فمتی لم تبصر کانت ناقصة وکان وجودها على القصد الاول او الثاني ؟ فالفحص عن ذلك في غير هذا الموضع. فانسه لكن هل ذلك باتفاق فليس بضروبي ولا على الامر الاكثر بل هو ضرورة اما على الاقل واما باطلاء فالبصر هو كمال العين . وهي في اشياء اخر بينة وفي اشياء يخفى هدل يكون على التساوى ففيه موضع فحص وعويص . لكن اتيان المطر في اوان المطران كان ليس في ذاته يسقي الزرع فائما سقاه باتفاق. وكل ما هـــــ العظر لم ياءت لينمي هذا الزرع بل اتفق عندما وافى ان كان الزرعنابتا هذا السبب حتى يظن به انه ليس بموجود. • وقد شك قوم فيه فقالوا ان فسقاه . وهذا السبب اذا ازیل ان یکون ذاتیا کان ذلك بالاتفاق، فان ان يكون سببا للموجود الصناعي ، وقد يوجد في كثير من الطبيعية بينــ حاجة الزرع في الاكثر،وانما يحل على الاقل فليس باتفاق .

بالقصد الثاني لا بالاول . وليس هذا باتفاق بل هو احد اصناف لمالذات يشبه أن تكون الشكوك الطارئة في هذا السبب خاصة من هذا الوجه، فأن طبيعي هذه الاربعة، او هل لبعضها بعضها ؟ فسيتبين في غير هذا انسانا ازا قصد الى انسان ليحاربه ، فقد قصد ليحارب من يعاونه لكـــ فلنعد هذا جنسا رابعا من الاسباب، وليس هناك غير هذه، فان هـ الموضع . فواجب على صاحب العلهم الطبيعي أن يظلب في كل نوع مـ متى وجدت التاءم بهـا وجود الشيسىء ضرورة . واما هل لكل جسم انواع الجسم الطبيعي اشياء تناسبه بمسده النسب الاربع .

اتفاق عجيب . وتامل هذا فليس يصعب على من نظر فيه ادنى نظر واستقره لا يكون في الامر الضروري وانما يكون فيما شذ عن الاكثر . وكلما كان الاكثر سببان فيما (١) يكون على الاقل . فاما ما يكون بالضرورة فهـو مناقض للبخت فيما هو على الاقل، وما هو على الاقل فمناقضه على الاكثر . فاذن الاتفاق يقوله ارسطو: أن اقرب الى / الورقة التاسعة با ٤/ الضرورى بان يكون في اكثر الموضوعات (٢) (٢) بان يكون بالاتفاق ، حتى يقال فيه حصلت بالاتفاق، وكذلك في سائرهـا . فاذن البخت والاتفاق انما يقالان ناك فيما يقال باتفاق. (٣) والاتفاق سبب بالعرض لا بالذات، لكن كي يوجد المراكب المرض لا بالذات، لكن كي يوجد المراكب المراكب المرض منفرداً عما (٤) وكذلك لايقال ان البرءً كان عن الطب بالاتفاق ولا ان صورة الخزانــ وقد يوجد هنا امر يقال انه سبب وهو الاتفاق والبخت . والاتفاق. فانه ليس يقال ان النار احرقت الخشب بالاتفاق ولا تابعين لاحد تلك الاسباب الذاتية . وسيوجد الامر كما

١) مما في النص وفيما في البها مش •

<sup>(</sup>١) احرافي الاصل

<sup>(</sup>٢) بالاتفاق في النص وباتقاق في المهامش

<sup>(</sup>٤) عن ما في الاصل .

الاتفاق هو فضلة الامر الطبيعي والارادى . فسبب الاتفاق والبخت الطبيعة والنفس، والوقوف على ذلك سمسل لمن استقراء اجزاءه.

وقد ظهرر أن الضرورة مناقضة للاتفاق، فلاى الاسباب تنسب الضرورة في الامور الطبيعية ؟

يتبع احدهما صاحبه بالضرورة . فهذه نسبة هذه الاجناس بعضها الى بعض اما في الوجود المصلق فجميع الاسباب تابعة للسبب الذى على طريق يموت الحيوان بالضرورة لا على الافضل وينشاء لا بالضرورة لكن لانه افضال. الجسم الطبيعي من جهــةغايته فليس بالضرورة لحق لكن من قبل الافضــل واما الامر الضروري في الجسم الطبيعي فليس كذلك . فان كل لاحق لحق الكمال، ثم المادة والمحرك تابعان بالضرورة للصورة . واما هذان فليسس فيكون الفاعل غير الصورة وغير الغاية . مثال ذلك ان حجرا سقط على حجر له الى جسم واحد هذه النسب الثلاث . اما في التكون فذلكواجب وقد يمكن ان تكون النسب الثلاث في موضوع واحد حتى يكون شبي انما تلحق من طريق المادة ولذلك تعوق كثيرا عن وجود الافضل، ولذلك فعلى انه لا يمكن سواه . والصورة تعد مع الغاية لان الصورة انما توجد التكون ، وأما في الكمال الثاني فليس كذلك ، على ما يتبين أذا كمـــل هذه الضرورة التي هي اللزوم الدايم بل ذلك كالجنس لمــذا . فالضرورة لاجل الغاية، فالضرورة تنسب الى المارة والافضل الى الغاية . وليست والافضل للجسم الطبيعي من جهسة هذا السبب، فكل ما يلحق من قبل فتكونت شرارة نار، فالفاعل/ الورقة العاشرة الف/ ها هنا شيسى، آخر. فاما الفحص عن انواع الاجسام الصبيعية . ولذلك يقول ارسطو : فان الطبيعة ضرورة في كل ما يكون عن جنسه، فان الصورة هسي غاية هذا الكمال من الصورة في التكون فهـي الغاية، لكن عسى ان نقول ان صورة المتحرك بما يستعملها في جميح اصناف هذا العلم . وقد يشذ في بعض المتكونات الغاية فليس بالضرورة على هذا الوجه . واما ما يوجد من طريق المارة لا تفعل باكلابل انما تفعل لمكان الشيسيء ، وهذه مقدمة كثيرا مس

الصورة المقصود اليهــا . لكن نترك هذا الى موضعه . + لكن عسى ان هو متحرك انما هي الحركة،وهذه الصورة مقرونة بالمصور، والفاية وجود نقول ان صورة المتحرك +

ان نفحص عن تلك ، فانا أن لم نفحص عنها فلم نفحص عن الحركة بالاطلاق نبين به ذلك . وامّا المحرك الاول فقد يمكننا ان نجد باى صفة يكون . ( ٢ ) وامّا ان لم نجد ذلك لم نقدر ان نعطي اقصى السباب الموجـــودات الثاني وعن اسبابه الاول الى موضع آخر . فانّه سنبين في آخر هذا العلم اذا فحصنا عن الحركة الحادثة وجدناها ضرورة تلزم عن حركة اخرى ، ويلزم الاول، فنفحص عن هذا الكمال وعن اسبابه الاول ونترك الفحصعن الكمال وقد قلنا أن الوجود صنفان، أحدهما الكمال والاخر الحركة، وهو التكون . ولنجعل الفاية الاولى في التكون هي الصورة، فالفاعل الاول اى نفحص عن الجميع فحصا واحدا، لكنه يفارقها فيكون غيرها، وايضا فاتَّا شیسی ٔ هو ؟ فاما لو وجدناه للصورة رائما ، لقد كنا نعتقد زلك ، شــ وايضا فان المحرك انما يحتاج اليه ضرورة في الكمال الاول الذى هو فالضرورة داعية ان فحصنا عن الحركة بالاطلاق ان نفحص عن اسبابه ذلك السبب وباى حال هو عندما نبين انه صورة الصور وغايتها. كما وجدنا المادة الإولى ، فلسنا نجد فيما عندنا من المقدمات ما فامًا الصورة الاولى والغاية الاولى ، ان وجد ما حالمـا وامّا أن لم نجد ذلك لم نقدر أن نعطي أقصى'

انقص الوجود بالفعل، وهي متوسطة بين الوجود بالقوة والوجود بالكمال، وقد اخذ من كل بقسط. وقد قلنا ان الغايات في هذه هي الصسور بعينها، فالسبب الاول بالزمان هو المادة على ما تبين قبل . واتفق في ذلك ان كان هذا السبب واحدا بعينه للموجودات كلها الكاينة لفاسدة، لكن الفحص عنه هنا فمن جهة الوجود الذي يقال له

١) الأولا في الاصل.

٢) ساقطة من النص ومضافة في الهامش

يكون لا وجود • وهذه تقابلهـا اضداد، فالكون يقابله الفساد والنمو الذبول واحد ، وانما يعضى بحدودها وهي المقولات الاربع: +وهو الجوهر والوجود بالوجود / الورقة العاشرة با ً / من سائرها اذ ليسرفيهـا ما يزيل بالذات من الاخر، فليرسما في الوجود . والحركة في الاين وهي النقلة، وهذه اخلق والكِف ويقال لضده استحالة . وليس احد طرفيها اخلق بان يكون وجودا واما السبب الاول الذي على طريق الصورة فليس بواحد ولا يوجد له قول الاول فيه كون ، والكم والوجود الاول فيه نمو ، واما النقص فاحرى وجود الموجود .

فغي كتاب السماء والمالم، واما التكون والاستحالة ففي كتاب الكون والفساد، ) (٣) والنمو ايضا في هذا الكتاب وفي كتاب النفس . واما المحرك الاقصى وهو اول، فلذلك عددت هنا . وسيقال في كل واحدة ما يخصها : اما النقلة عدما الاانه ممكن وجوده . وهذا الامكان يسميه قوة، والشيسى انا كان تحديد الحركة ، فشرع في الفحص عن الحركة ما هي وما قواها ؟ وفيمــــا لكنه يفحين عن امور تلحق الحركة مشكوك فيها ومجهول ما هي . فاولها قلنا، نحن يتبين انها كمال ، والبيان الاخص هو هذا : كل جسم موجود بالقوة جملة فليس هو بالفعل شيئا مما هو بالقوة ذلك الشييى، . واذا فهسواما ان یکون بالکمال والفعل او بالقوة والامکان ، وذلك عندما یکون ما هو تكون . وليس لها قول يجمعها من حيث هي صور اول وغايات الاول ففيه نظر، فهـو يفحص عنه ويبداء فيوطىء قبل لهـذا الفحص طريقا فهسده هي الفايات الاول وهي صور وغايات قصوى للتكون من كان بالفعل جملة فليس هو بالقوة اصلا ذلك الشيسى، ولا اجزاء القوة .

( Note )

<sup>(</sup>١) أحوا في الاصل.

كتاب ارسطو هذاه قارن المخطوطة ورقة (۲) لابن باجّة تعليقات على

<sup>(</sup> ٣ ) قارن ابن باجمة، كتاب النفس، تحقيق م. صغير حسن المعصومي ، مشق ، ١٩٦٠ و

والوجودات العشرة فيها ما ينقسم الى متوسطات فيوجد فيه الاقل والاكثر والاشد والاضعف . وفيه ما لا ينقسم، فالذى لا ينقسم ليسس فيه وجود ثالث كالابوة والبنوة ومتى . والذى ينقسم بالاشد والاضعف والاقل والاكثر والاعلى الله والاسفل، فقد يمكن أن يوجد له وجود ثالث متوسط بين الوجودين الاولين، ياخذ من كل واحد من الطرفين في حده كمـا توجد اطراف الاضداد في حدود المتوسطات بنحو ما . كالحركة على خطَّ (أب) من (أ) الى (ب) وهما طرفان، وليكن (أ) فوق و (ب) اسفــل والمتحرك (ج) . ف(ج) اذا كان في (أ) كان بالقوة في (ب)، اذ قـــد وضعنا هذين طرفين اقصيين ولم +ولم+ يكن فيه شيـى، من وجود (ب) اصلا، والا كان (ب) متوسطا ولم يكن طرفا . واذا كان (ج) في (ب) لتحركت عنه جملة اذ كان (جب) . فانه ان كان منه شيى ، من القـــوة التي هي (أ) او مقترنة مع (أ) لم يكن وصل الى (ب) بل كان في الوسط، فان (ب) وضعناها طُرفا اقضى . فمتى كان (ج) على (ت) فيما بین  $(\overline{1})$  و  $(\overline{1})$  کان فیه جزء من  $(\overline{1})$  وجزء من  $(\overline{1})$  ، فان فرضنا  $(\overline{+})$ محصلا يحصل الجزئ من (ب) والجزئ من (اً) وصارت له قوة اخرى معينة وعدم جزاء من الوجود محصلا. فيكون (ج) قد حصل له (ت)، والوسط يجرى مجرى الطرف، وينسب عند ذلك للقوة الى الباقي . فاما متى كان فيما بين (أب) وكان ابدا على غير التحصيل حتى متى رمنا ان نجده في جز على نقطة بين (١) و (ب) وجدناه قد فات، كانت القوة عند ذلك متصله والوجود متصلا، فكان الطرفان ماخوذين في حد هذا الوجود . فانه ليس الوجود له محصلا / الورقة الحادية عشر الف / ولا بالقوة، فهــذا الوجــود هو التغير والحركة لكن انما هو حركة من اجل الوجود لا من اجل القسوة والوجود كمال.

. ).

<sup>(</sup>١) يعني المقولات.

<sup>(</sup>٢) الاعلافي الاصل.

فنعم ما وفّى ارسطو حد الحركة حين قال : انها كمال بالقوة من جهـة ما هو بالقوة كذلك . فهـذا هو حدهـا المطابق لهـا على ما تحد به امثال هذه الامور. وايضا فبطريق المنطق، فانه لا ينبني ما ليس يكون شائنه أن يكون فليس هو على الكمال ذلك الشيهي، والابتناء كمال ما شائنه +و+ انينبني والتسخن كمال ما شائنه ان يتسخن . فالحركــة كمال المتحرك من جمـة ما شائنه ان يتحرك، وانما استثنى في الحد كمال المتحرك من جهـة ما شائنه ان يتحرك لان الصورة التي تسكن كالشكل في البناع، والفوق في النقلة هي كمال هذه المتحركات، لكن ليس من جمه ما شائنها ان تتحرك بل من جهدة ما شائنها ان يكون هذا بيتا ويكون هذا فوقا ، فقد قيل ما هي الحركة، ولما كانت الحركة +قد + تكون عن محرك، وقد ينشاهد شيئا يتحرك من غير ان يظم للمحرك له، وايضا فان المتحرك قد يكون محركا ، فاما أن لكل متحرك محركا فسيتبين أذا المعنا في القول كيف الامر فيه. والمتحرك فله محرك غير ان المحرك في لسان العرب انما يدل على وجود الحركة كالميئة فيه، فان شكل هذه اللفظية في لسان العرب يعطى هذا المعنى .

فليت شعرى الحركة هل هي في المحرك او في المتحرك ؟ ان كان كل متحرك فعن محرك او منها علا ؟ فان كانت الحركة في المحرك كان المحرك من حيث هو محرك متحركا ، لان متحركا له يدل ان وجود الحركة فيه كالملكة والحال وهذا محال ، وان كانت في المتحرك وفعل المتحرك تحريك فيكون للمتحرك بما هو محرك فعلان احدهما التحريك والاخر الحركة وهذا شنيع ، وايضا فان كان فعلاهما واحدا كان من المحال ان يكسون

<sup>(1)</sup> Def: "The fulfillment of what exists potentially, insofar as it exists potentially, is motion." Aristotle, Physica, Vol. II of The Works of Aristotle translated into English; ed. Ross, W.D., Oxford, 1993, p. 200b.

ذلك واحدا بالموضوع واثنين بالقول فليس في ذلك محال بوجه ، فالتحريك فعل المحرك وفعل المتحرك وحدا بعينه ويكون كمال واحد لشيئين متقابلين والتحرك هما طرفا الاضافة، والحركة هي التحرك من حيث يدل عليها محركة فنقول اما ان يكون لكل واحد فعل يخصه فذلك واجب، واما ان يكـــون تبين أن الحركة كمال ما هو متحرك من جهسة ما هو متحرك . فالحركة في عند الموضوع وكانها الاثر الذي يودعه المحرك في المتحرك . وايضا فقد المستحيل من جهسة ما هو مستحيل، والنقلة كمال ما هو متنقل من جهمة عسير لكنه ممكن ان يفهـم وقد قيل في اصنافهـا ، فالاستحالة كمال المتحرك، فاما ان حد الحركة منطبق عليها فذلك بين بنفسه، الا انـ ما شائنه أن يتنقل . وأما لما صارت الحركات في هذه فقط ولم تكن سائر المقولات فسنبينه اذا صرنا الى النظر في المحرك.

كيف، وتلك امور محسوسة . والتكون من جوهر الى جوهر وهو كذلك..والنقلة يلزمه ما لا نهاية . فهو يشرع في الفحص عن هذه . وايضا فان الحركة هي كما قلنا اما من عظم الى عظم ووجود العظم فمعلوم لمن سلف من كل توفية ماهو المكان عويص شديد واختلاف كثير (ان) علمنا بانه موجور فقد من قال في الطبيعة شيئا . فكلمسم يضعون ضرورة تستحيل من كيف السي والتصديق بوجوده ليس بهسين وعسى ان يكون تناول ذلك من الامور الشاقة ايضًا فمن مكان الى مكان غير ان المكان وعلم وجوده ليس مثل تلك. وايضـــ حد المتصل انه 4 تعترضنا فيه شكوك. وكذلك كل حركة فهـي في زمان والزمان ويوفيه ما هوه / الورقة الحادية عشر باء / ولما حدد الحركة ظهر من انها متصلة لزمه النظر في المتصل ما هو؟ وظهر في (٠ - حا

<sup>(</sup>١) يقول ابن رشد في تعليفه على المعال المركة من الامور المتصل و ن الحركة من الامور المتصلة فقد ينبغي ان نعرف طبيعة المتصل و المتصل يلزمه مالانهاية ويوعخذ في حده كان واجبا ايضا ان نتكلم فيه وذ القول في الزمان والمكان لان ٠٠٠قارن ابن رشد ، رسائل، ص ص ٢٠ – ١

ذلك كله ويبداء اولا بمالانهايةله لانسا لزم ان يكون الجسم غير متحرك ولا ساكن وذلك محال . وايضا فان التكوين بتسليمه، وذلك ان ما لا نهاية (له) ان لم يوضح فستكون الاعظام متناهية ما لا نهاية له . وايضا أن لم نضع ما لا نهاية (له) كانت الحركة متناهية، وكل متناه فهسو ينتهسي الى شيسى ٔ خارج عنه ، فلذلك هل له نهاية ؟ وايضًا فان التعاليم تبطل جملة، فان المرسندس يضع ما لا نهاية (له) مبداء ذلك، فتكون اعظام متناهية متلاقية لانها تعدّ بها فيكون قد وجد فان لم یکن له نهایة فقد وجد ما لا نهایة له . وان کانت له نهایه من ذلك ايضا محالات ليست بدون ذلك، احدها ان ما لا نهاية (له) ان يكون منقطعا ولا يكون سرمدا، الى اشياء اخر محال ليست دون هذه فسيكون بعد ذلك او قبله سكون لا نهاية له . وان رفعنا الحركة والسكون / الورقة الثانية عشر الف / اذ ليس من شانه الحركة، اللهــم الا ان يوضع هذه مفارقة والحس يشهد بانها في موضوع، او تكون في جسم لا نهاية وجود وكذلك صاحب العدد . وان نحن سلمنا وجود ما لا نهاية (له) لزم له . فان وضعنا جسما لا نهساية له فهسذا الجسم لا يتحرك ان ليس لسه لم یکن جسما وکان خطا او سطحا فسیکون احد شیئین : اما ان تکون يلزم ان يوجد ما لا نهاية له بوجه ما اذا نحن سلمنا ما جرت العارة مكان يتحرك اليه، بل ليس في مكان اصلا . فيكون لا متحركا ولا ساكنا فقوته لیست بالیسیرة . وان لم یکن ما لا نم-ایة له موجودا فعلی حال الطبيعة شيئالم يعقل ما لا نهاية له الما اثبته والما ابكله . فان كان نهاية (له ) موجودا فليس يمكن ان يوضع الامتدا(د ) وان كان كذلـ متحركا باجزاعه . وايضا فاذ تكون حركة او لا يكون فوق ولا اسفل ولا قطع ما لا نهاية (له) . وايضا فلا يخلو(ا) ان يكون مركبا او بس وسائر المقادير وهذه يلزمها مالانهايةله . وايضا فكل من هذه كلما . وايضا فان النظر الطبيعي +فقد + ينظر فهر يشرع في تلخيش : با

توهمنا متناهيا توهمنا امرا خارجا عنه ولا يقدر الوهم (ان) ينتهي منه في مكان، والامكنة متناهية فسيكون متناه يحصر غير متناه وهذا محسال. وصار العالم خرابا يبابا . وايضا فمتى يتبع +في+ ما لا نهايةله للوهم فاما بعينه . وايضا فهسل يكون احد الاسصقسات او خارجا عنها ؟ فان كان كان مركبا من (اجزاء) متناهية وعددها متناه كان متناهيا . وان شیسیء لا ینتهسی الی شیسیء آخر واما یقدر الوهم ان یزید علسی احدهــا كان فيه تضاد ما ولزم ان يفنى الكل او كان الباقي غير متناه فان وضعناه مركباً من غير متناه ومتناه "عاد الوضع الاول ولزم المحال کان مرکبا من اجزاء غیر متناهیة وکان غیر متناه، لزم ان یکون کل جـ كل مقدار مفروض، ولنقل نحن في ذلك . ٠ (١) <u>د:</u> د

مدرك . ويتال في العمل الصعب الظويل الذي يعجز القوة انه غير متناه. الخطَ غير متناه اذ (١) لم تفرض عليه نهاية . والعدد ايضا غير متناه بهذا اما غير متناه فيقال على انحاء : احدهـا كما يقال في الصوت غير يكون نقطة . فاما هل يوجد جسم لا ينقسم ؟ فسنقول فيه اذا امعنا فسي غير متناه في الحس كما يقال في البحر (انه غير متناه) لان عمقه غيـر والذى نظلبه هو الوجه الثالث . فان احدا ليس يتوهم ان جسما طبيعيـ الوجه . وقد يقال غير متناه على معان اخر من المقدار، منها ان يكون مرئي . والثاني كما يقال في النقطة لا متناه (ية) . والثالث كما يقال في

ان يقبل المعنى الذى يكون به الامر متناهيا . فان قيل له لا متناه فباشتراك والمعاني الباقية فكلم المتناهية ، والاول ليس فيما الله ان الله ال

كلمة متناه الثانية ساقطة من النص ومضافة في الهامش .  $\widehat{\phantom{a}}$ 

<sup>(</sup>١) كل ما في الاصل

<sup>(</sup>١) فها في الاصل ومصححة في الهامش

(١) • فنقول الما أن يوجد عظم غير متناه بالفعل فذلك يدل عليها بلا متناه. وبالجملة فكل رطب سايل . وليس هذا المقصود بالبحث عنه، فان وجود هذا يحدق به، وهذا صفة الماء والهواء اعظم من كل مقدار . وليس في هذه الرسوم كفاية، / الورقة الثانية عشربا، / عنه ، كما قاله ارسطو فان الرسم الاول انما يصدق على الكل اذ (١) كان متناهيا . فاما ما لا (٤) نهاية (له) فهسو: الذي له ابدا شيسي خارج عنه، كما قاله ارسطو فقد رسمه قوم بانه الذى لا يوجد شيسىء خارج عنه، ورسمه آخرون بانه نحوين : احدهما فيما ليس يدركه الحس . ولنلخص هذا المعنى من المعاني التي ما لا يمكن ، ونقول عظم غير متناه على نهاية تخصه بل انا النهاية لا الاسم وعلى المعنى الاعم

كون اللفظ المفر نويا وذلك اللفظ ما كون اللفظ ال عرف العلماء منه في الذهب الم يقال ما لا نهاية ان يقبل النهاية انه غير متناه لكن « وانما تذكر على وجه وانما رشد ، رسائل ، «

<sup>(</sup>١) ما في النص ولما في الهامش.

<sup>(</sup>٢) بالمتناهي في النص وبلا متناه في الهامش

<sup>(</sup>٤) لشيسى، في النص وهي مصححة في الهامش

is indefinite if it is such that we can always take a e what has been already taken." cf. Supra, Aristotle,

جهــة انه غير متناه . فهـو من جهـة ما يحيط بالاشياء متناه ومن جهة لواحق غير المتناهي . فانه انما يحيط من جهـة ما هو متناه لا مـــن ما يفضل به، ان فضل بغير متناه، غير متناه . واما قولنا فيه انه اعظـم من (۲) و لا يمكن ان يزاد فيه، لانه ان المكنت الزيادة فيه +ف+يكون من هذا المتناهي ، بل ان +كان + توفينا القول ظهـر انه من لواحق المتناهـي لا بي: غ وذلك ان ما قد وجد وفرغ فاجزاواه كلها موجودة فهسوما تبين ان هذا الرسم هو اليق بالمتناهي منه بغيـــ ۍ. معا فالاعراض اللاحقة لهسا موجودة ايضا بالفعل لهساءومن احد الاعراض الوجه غير متناه ولا يكون معا . وهذا نفحص عنه بعد هذا . واذا كانت کل مقدار ففیه موضع نظر نحن نفحص عنه فنقول : اما ان یوجد کم غین ر متناه اجزاوء موجودة معا فذلك لا يمكن . وذلك اننا اذا تاملنا مــ فانه ان كان يحيط باشياء متناهية ولا يفضل عنها فهاو متناه، وان غير متناهية ، والفحص انما فغير متناه من جهسة تلك الفضلة التي هي على المتناهي . فقد الامتدار.

الذي قبله بواحد فان كان ما قبله ليس بمتناه والخير متناه المفروض اعظـم فكل نوع من انواع العدد فاوله الواحد، فكل نوع من انواعه يزيد علمى والعدد فيما يعد نوع ما بعينهوكل ما له نوع من انواع الامتداد بہالتان ، او انواع العدد . وكل نوع من انواع الامتداد فيحيط به

<sup>(</sup>١) وهي ما هي في النص وفهسوما هو في الهامش وما في الهامش اصح ما لا نهاية وموجبور حهمة ما هو بالفعل ) يقول ابن رشد ايضاحا لذلك: وبالجملة فقولنا ما لا نهاية وموجبوا لل يظهبر عند التامل انهسما متناقضان لانه من جهسة ما هو بالفع وجدت جميع اجزائه معا فهسو تام٠٠٠ قارن ابن رشد <u>،رسائل،</u> ص ٢٧٠

<sup>(</sup>٣) به ساقطة من النص ومضافة في المامش •

<sup>(</sup>٤) كذا في الاصل .

فيكون ما لا نهاية له اصفر مما لا نهاية له. وان كان متناهيا كان ما لا نهاية له متناهيا . وايضا فكل ما له نوع من انواع العدد يمكن ان يجعل واحدا فيضاعف فيكون ما لا نهاية (له) نصف ما لا نهاية له. وايضا فكل عدد يعده الواحد ويقدره لانه موالف منه، فان كان عدد لا متناه يقدره الواحد فهرو اما بالقوة او بالفعل كيف جعل فهرو متناه . وبالجملية فمتى جعل لعددالي الواحد نسبة كان ذلك العدد متناهيا، وان لـم يقدره الواحد فليس موالفا منه ، وايضا في الاطوال ان وجد طول لانهاية له، سوا كان طولا او عرضا او عمقا، وكانت اجزاوه كلها موجودة بالفعل كان نوعا ضرورة من انواع الاطوال، وليس يكون تام الاحاطة فانه ضرورة متناه. وانما يكون خطا مستقيما او ما يشبهــه كالقطع الزائد والمكافي٠٠ وما لا نهاية له مطلقا ان وجد فانما هو اول المستقيم ونسبته توجد لسائــر الاطوال / الورقة الثالثة عشر الف / فان كان خط مستقيم النهاية له موجودا معا كان ضرورة نوعا من انواع الخطوط. ولنفرضه غير متناه من احد طرفیه، فلیکن خط (آب) متناهیا من (جهدة) (آ) وغیر متناه من جهدة (ب)، وايضا فليكن عظم (اج) متناه فسيبقي (جب) غير متناه. فالنوع الذي له من انواع العظم هل هو ذلك الاول بعينه ام لا ؟وليس يمكن أن يكون الأول لانه قد نقص منه عظم (آج)، فهـوعظم آخر. فيكون لما لا نهایة له عظمان، فهال هما متساویان او غیر متساویین ؟ ولیسیمکن تساويها لان عظم (ا ج ) فضلة ما بينها . فعظم (ا جب ) اعظم من عظم (جب ) فيكون ما لا نهاية (له) اصغر مما لا نهاية (له) وهذا محال ولنفرضه غير متناه من طرف وليكن عظم (أب) وعظم (ج) بينهـما، فسيكون منه عظمان غير متناهيين من جهدة واحدة، وقد تبين أن ذلك خلف لا يمكن . وايضًا فهل هلو جسم واحد او خط واحد او سطح واحد ؟ فان كان خطا او سطحا كان جسم (١) لا نهاية له ولن يوجد جسم لا

<sup>(</sup>١) عبارة (اج) متناه،غير مقروءة في الاصل وهي اقتراح من عندنا .

نهایة له، فکل جسم محدود بسطوح، فاما ان یکون متناهیا او غیر وهذا الفحص ليس يخص العلم الطبيعي ولا الجسم الطبيعي .

غير متناه فالما أن يكون غير متناه في جميع اقطاره أو في بعضها فلنفحص فحصا اخرء يوعخذ جسم طبيعي غير متناه، فنقول انهان وجد فان كان متشابه الاجزاء لم يكن له ان يتحرك اصلا الا بالقسر، وكان هناك الجسم الذى يضعه من يقول بوجوده من الطبيعين، لانه الزم القياس واحدا باجزائه ، وهو اما ان يتحرك دورا فيكون مستديرا فيكون شرورة متناهيا ، الى ما يلزم ذلك من المحالات اللاحقة من هذا الجسم الخارج عنه. فان من شاءنه ان يتحرك ،الا ان يقال له ساكن كما يقال للنقطة ساكنة،فليس لزم ضرورة أن يكون متشابه الاجزاء وعادت تلك المحالات، لان ذلك الجزء كان القاسر له غير جسم بل كان معنى فيه سواء كان نفسا او طبيعــة ، ليس في مكان ولا له مكان يتحرك اليه . ولا يكون ايضا ساكنا اذ ليـس (۲) یکون جسما متناهیا یحر<sup>ف</sup> جسما غیر متناه ۰ وان وضع غیر متناه کان جسم كان ذلك / الورقة الثالثة عشر باء / المعنسى انن طبيعيا ولا له طبيعة . وهذا ظاهر بنفسه فلم يبق الا ان يتحرك ان نظر. فان كان كذلك لم يكن طبيعيا لانه لا يمكن ان يتحرك لانس غير متناه يحرك جسما غير متناه في زمن متناه . وايضا فالى اين يحركه قاسر يقسره، فيكون جسما خارجا عنه فلا يكون متناهيا من تلك الجهـ وعاد المحال الاول وان جسم طبيعي

غير مستقيم ويستحسن اضافة (لا) الاصل . الا أن المعنى سبح لا متناهيا .

<sup>(</sup>۲) يقول ابن رشد و فنقول ان وجد همينا جسم طبيعي غير متناه فاما ان يكون بسيطا او مركبا لكنه ان كان بسيطا ووضع غير متناة في جمييي أقطاره ولم يوضع متحركا دورا فليس يمكن اصلا ان يتحرك ولا يسكن لانه ليس يكون له مكان يتحرك اليه ولا يسكن فيه ولا يقال فيه انه ساكن الا على جمسة ما يقال ذلك في النقطة .... وبالجملة فوضع جسم بسيط غير متناه سوا كان نملة فوضع جسم بسينط عير منه ا او واحد از ا وضع غير متحرك د و يتحرك والى شيئ • • • ابن ، رشد

نهاية له، فكل جسم محدود بسطوح، فاما ان يكون متناهيا او غير جسم وهذا الفحص ليس يخص العلم الطبيعي ولا الجسم الطبيعي .

فلنفحص فحصا اتخر، يوعذ جسم طبيعي غير متناه، فنقول انه أن وجد جسم طبيعي غير متناه فاما ان يكون غير متناه في جميع اقطاره او في بعضها اثنين منها او واحد . فلنضعه اولا غير متناه في جميع اقطاره، فهذا هو الجسم الذي يضعه من يقول بوجوده من الطبيعين، لانه الزم القياس واحدا ان نظر، فان كان كذلك لم يكن طبيعيا لانه لا يمكن ان يتحرك لانــه ليس في مكان ولا له مكان يتحرك اليه . ولا يكون ايضا ساكنا اذ ليـس من شائنه ان يتحرك ،الا ان يقال له ساكن كما يقال للنقطة ساكنة،فليس اذن طبيعيا ولا له طبيعة . وهذا ظاهر بنفسه فلم يبق الا ان يتحرك باجزائه . وهو اما ان يتحرك دورا فيكون مستديرا فيكون ضرورة متناهيا. فان كان متشابه الاجزاء لم يكن له ان يتحرك اصلا الا بالقسر، وكان هناك قاسر يقسره، فيكون جسما خارجا عنه فلا يكون متناهيا من تلك الجهــة الى ما يلزم ذلك من المحالات اللاحقة من هذا الجسم الخارج عنه. فان كان القاسر له غير جسم بل كان معنى فيه سوا ً كان نفسا او طبيعــة ، لزم ضرورة أن يكون متشابه الاجزاء وعادت تلك المحالات، لأن ذلك الجزء يكون جسما متناهيا يحرك جسما غير متناه. وان وضع غير متناه كان جسم غير متناه يحرك جسما غير متناه في زمن متناه . وايضا فالي اين يحركه ؟ وعاد المحال الاول . وان كان ذلك / الورقة الثالثة عشر با ً / المعنسى

<sup>( )</sup> الجملة في الاصل . الا ان المعنى غير مستقيم ويستحسن اضافة (لا ) قبل متناهيا .

<sup>(</sup>٢) يقول ابن رشد . فنقول ان وجد همنا جسم طبيعي غير متناه فاما ان يكون بسيطا او مركبا لكنه ان كان بسيطا ووضع غير متناه في جميع اقتصاره ولم يوضع متحركا دورا فليس يمكن اصلا ان يتحرك ولا يسكن لانه ليس يكون له مكان يتحرك اليه ولا يسكن فيه ولا يقال فيه انه ساكن الا على جمهة ما يقال ذلك في النقطة ... . وبالجملة فوضع جسم بسيط غير متناه سواكان يقال ذلك في النقطة ... . وبالجملة فوضع جسم بسيط غير متناه سواكان ذلك في جميع ابعاده او اثنين منها او واحد اذا وضع غير متحرك دورا محال لان كل متحرك على استقامة من شيئ يتحرك والى شيئ . . .ابن ، رشد ، رسائل ، ٨ .

الماء كان يتحرك الى القطعة من الارض اذا فرضت فوقه الا أن قوة جملةالارضي حركته انجذابا بل كانت حركته الطبيعية . ويلزم من ذلك كله ان يتحسرك حجر المغنطيس فِهو اصفر من الارض بكثير . فان وضع ان الارض اكبر مسن انه اسفل، فان كان تحرك الى اسفل من جهسة ما هو اسفل فلم تكسن الذى به يتحرك في جميع ما لا نهاية (له)، لزم ان يكون كله يتحرك، فان لم يوضع دورا لزم ان يكون خارجا عنه لشبيء الما خلاء او ملاء كيف وضع (١) فتكون الالمكنة غير متناهية ولا (١) يوجد فوق ولا اسفل بالاطلاق الماء الى بسيط الارض حيث كان . وقد يتشكك متشكك في هذا فيقول :ان ايّاه، تحرك اليه من جهسة ما هو اسفل، بل من جهسة ما عرض للمفنطيّم الماء انما تحرك لبسيط الارض لا لانه اسفل. كما يتحرك حديد الى بسيط (ه) المفنطيس (٤) م غير متناه متشابه الاجزاء ولا يكون مركبا فانه ان كان مركبا لــزم والفوق والاسفل محدودان موجودان ،فلا يكون فوق بل انما تحرك لبسيط النار من جهسة ما هو بسيط النار . وكذلك تكون فضول الامكنة غير متناهية،فيكون اذن المسواء لم يتحرك السسى اسفل، فان كان يتحرك الى بسيط الارض بما هو بسيط الارض فقد يغلبه تفلبه وتعوقه كما يغلب الاعظم الاصغر. لكنا نجد الحديد يتحرك السي قطعة من المغنصيس، فم (٥) حجر المفنطيس في العظم في العظم واصغر بالقوة، فلنفرض ما ( من ان قطعة ما من الحديد لا تجذبها يكون لافوق ولا اسفل.

<sup>(</sup>١) واما في النص وهي مصححة في الهامش •

<sup>(</sup>١) الكلمة غير مقروءة في الاصل والارجح انها شحال

<sup>(</sup>٣) فلا في الاصل .

<sup>(</sup>٤) لجسم في الاصل

<sup>(</sup> ه ) السمغنيطس في الاصل وهي كذلك في جملة ال

يجذبها هذا الحجر الثاني فسينزل الى الارض فتكون الارض اعظم الحجر اعظم من الارض في القوة. فلنا عذف قطعة من الحديد اعظم جسم اصفر من قوة الارض ، ولنا عذد حجرا يجذبها فيكون من ذلك الحجر وقد كانت اصفر، هذا ما لا يمكن .

تكون غير متناهية ، ويعود الامر من الراءس الى وضع جسم غير متناه من احد ان وضع جسم غير متناه في احد جهساته كان امرا غير منقاس فان مسساحة مكان يمكن ان يكون فيه جسم، فيكون جسم غير متناه + موجودا غير متناه + موجودا معا وان انتهسى الى غير شسيسىء لم يمكن ان يتحرك ولا يتموج قطاره، فان كان خارجا عنه من الناحية التي هي متناهية جسم عاد القول الا ان يتحرك دورا فيرجع متناهيا . فمن هنا يلوح انه لا يمكن ان يكون فيه، وان كان غير جسم وكان خلاء عاد القول على الخلاء فان الخـــلاء فما لا نهاية (له) غير مركب ولا بسيط فليس بموجود بالفعل ،واما ولننظر المحالات اللازمة لو وضعنا / الورقة الرابعمة عشر الف/ جسم ولا سطح ولا خط غير متناه .

اجزاوء ليست موجودة معا . والمحال انما لزم من قبل وجود المعا بالفعل التناهي ، ومن اين له نسبت . فاحدها ان يكون الزمان متناهيا ، والزمان وايضا فسبيل الكون سبيل الزمان واما الوهم فسبيله سبيل التعاليم ومسن ( ۱ تلك الجهسة صار للوهم هذا النحو من الوجود ، فانه لا يزال ينكل فيجوز ما لا نهاية (له) الا على انه متى فرض عظم +عظم+ قدر على ان ياخسف فقد سقط هذا . والثاني ان تبطل التعاليم، والتعاليم +ف+ليس تستعمــل والكمال بل انما يحتاج +ون+ اليه بالقوة والامكان، فقد سقطُ هذا ايضاً . ولا يمكن وهم ان يحصر ما لا نهاية له معا بالفعل . فقد يبقى واحد اعظم منه، وليس يحتاج +ون+ اصلا الى وجود ما لا نهاية له بالفعل لیس سبیله سبیل ما تقدم وهو ان

<sup>(</sup>١) كذا في الاصل.

فنقول ان عدم النهاية في الاعظام انعا يوجد في الخط المستقيم (١) وفيه يطلب . فان وجد في شيسي فنسبته، والخط المستقيم بما هو طسول ضرورة مفيده النهــاية غيره. وما لا نهـاية (له) كالجنس للطول المستقيم، مستقيم غير متناه بذاته على النحو الذي يقال به " للرطب غير متناه وذلك لارض او لحجر او لنبات او غير ذلك . فالخط المستقيم ابدا يحتاج الى المستدير، فيكون النصف جزاً من الضعف، ولا ينطبق جزء من الاعظم على ما يفيده النهــاية ،وليس كذلك محيط الدائرة فانه متناه بذاته ،فلذلك فاذا وجد خط مستقيم متناهيا فانما صار متناهيا بانه مثلا ضول لنار او انه ليس له في نفسه جوهر آخر +له+ من جهــة ما هو مستقيم ، فهو ابدا فالدائره نامه مساسيب بد . . وهي نهاية بمقعرها لا بحديها ، فهسي التي تعطي النهاية للخط وهي نهاية بمقعرها لا بحديها . وجد خط مستقيم امكن ان يضاعف ويكون الاول جزاً منه ، وليس يضاع\_ف ممكن، وايضًا أن وجدت دائرة أعظم من دائرة فليس ذلك بالذات. وأن ان نقص منها جزءً كان الباقي قوسا، واما ان يزاد فيها فليس ذلك فالدائرة تامة متناهية بذاتها لا تحتاج الى غيرها يكون خارجا عنه جزءً من الاصغراصلا، بل يكون الانطباق في اقطارها وهي مستقيم المستقيم وبها يكون متناهيا واليهسا ينتهي

وايضا فان كل دائرتين متفاضلتين في الاقطار فقد يمكن ان يوضعا على مركز واحد فتكون جميع اجزاء الخارجة تحاذيها اجزاء من الداخلة خطين مستقيمين متفاضلين . وانما صارت كلها اعظم من داعرة من يظن بها انها مثلها او هي هي بعينها . ولا يمكن ذلك

أن وجد عدم النهاية في شيعي فذلك بنسبته الى الخط -يون يون ( ) المستقل

<sup>(</sup>٢) له في النص وهي مصححة في الهامش .

<sup>(</sup>٣) يعني الطرفين كما هو الحال في الخط المستقيم

<sup>(</sup>٤) الضمير يعود على الطرفين .

/ الورقة الرابعة عشر باءً / في الهندسة . فان قولنا في الدائرة اعظم وفي الخطط الله (١) المحاليانيا المحاليانيا جهسة القطر، واما كيف يقال في هذه اعظم واصغر؟ فقد كتبناه في اقاويلنا الخط المستقيم اعظم باشتراك الاسم بالنوع المشكك فيه'.' فاذا المحال.انه (٢) لزم من جهــة ان عاد التناهي مستقيما فقط فان وضع المتناهي مستقيما ودائرة يواف منهــا (٣)

ينتهسي الى وضع جسم مستدير، ووجدنا مالا نهسايةله متى وضعناه مستدير ما لا نهاية (له) ممكن ونحن اذا تاملنا لم قلناه في هذا الفحص وجدناه في اكثر الامر لم يلزم عنه محال، لكن ان وضعنا مستديرا ما غير متناه كان محالا، فكيــف الوجود وغير ممكن الوجود . اما غير ممكن الوجود فمتى وضع بالفعل،وامسا في هذا الجزء من الحكمة الطبيعية هذا المعنى . فقد تبين لنا ان ذلك ؟ ولنترك الفحص عنه الان فان آخر ما يتبين فمتى وضع بالقوة . ممكن الوجور

ما يسلم في التعاليم . فنقول الم المنفصل فانما يمكن فيه لما لا نهايـة هذا العلم عنه، فلنرجئه الى الموضع اللائق به . فلنطسلب هل يمكن في التقسيم كما يمكن في الزيد ؟ فان جهسة الزيد لا من جهسة التقسيم وذلك ظاهر . واما فانه آخر ما نفحص في . رخ (ف)

<sup>(</sup>٣) الكلمة غير مقروء في الاصل و ــ من جهــة ان ــ اقتراح . « سر كذا : الاما

<sup>(</sup>٢) كذا في الاصل

٤) له في الاصل

لكن قد يمكنا ان نقول فيه على طريق المنطق، فنقول انه لما كان الزيد الى غير نهاية لزم التقسيم الى غير نهاية، فانك كلما زدت احد ذلك العظم فنقص منه، وهذا كله يلحق العظم من حيث هو عظم، فاما ان يكون جسم طبيعي يلحقه هذا فاعتقاد هذا اشبه شيى الجنون، لكن انما يلحق الخط المستقيم عدم الزيد والانقسام لا منجهة انه متصل بسل من جهة انه نار او ما او غير ذلك، واما من جهة ما هو متصل فاللازم له ابدا (هو) عدم التناهي في التقسيم، وهو ابدا منقسم بالقوة كما سنبين، واما قبول الزيد فهو خاص بالخط المستقيم بما هو مستقيم وانما يلحقه عدم الزيد فهو خاص بالخط المستقيم بما هو مستقيم وانما يلحقه عدم الزيد من جهة انه في نار او ما شاكله بذلك؛ ومسن جهة انه قي نار او ما شاكله بذلك؛

فلنفحص عن المكان ما هو؟ واولا هل هو موجود ام لا؟

اما اذا تاملنا المعارف الاول وجدنا (ان) من جملتها اوصافا
للمكان لا تليق الا بالموجود، ولم يقدر على دفع وجوده، فاذا رمنا تحصيل
ما هو اعترضتنا شكوك فيه تزيل اعتقاد وجوده، فيعترى الناظر فيه اولا
الحال التي يقال لها شك، وتكاد ان تكون الحال العارضة للناظرر
عند (النظر في) الحال العارضة فيما اليها والى ما يخصها (٢)
/ الورقة الخامسة عشر الف / والزمان كله متصل متشابه الاجزاء وقوامه
بالحركة، ونسبة الحركة اليه هي المتى، ولذلك انما يكون الزمان محصلا
بمتى بمحصل ، وانما يكون المتى محصلا بان تكون الحركة محملة وبالجملة
فالوجود يكون محصلاً للمتى لا من حيث هو وجود لكن من جهة مسا
يساوق الحركة او تعدم فيه بالحركة بالمتى لا تكون الجوهر الا من

1

<sup>(</sup>١) كذا في الاصل ولعل \_كما \_ اصح من \_كلما \_.

<sup>(</sup>٢) الكلمة غير مقروءة تماما في الاصل ويخصها اقتراح من عندنا .

زمانا محصلا لزم ان يكون هناك تغير او سكون محصل . فقوام الزمان المحصل دائما بمتى ، فمتى ليست تحت مقولة الاضافة لانه لا يقال بها بعينها كل واحد من الطرفين . فان المتى يقوم الزمان وليس له وجود الا به وكذلك ليس للزمان وجود الا بالمتى ، وما ليس له وجود فليس في مقولة اصلا . ومن شرائط المضاف الضرورية ان يكون لكل واحد من المضافين اسم مسن حيث لم يلحقه ذلك النوع من الاضافة بل من حيث هو في مقولة اخرى . وهذا المعنى اغفلناه عند نظرنا في المكان ، فان المكان لا يكون مكانا الا بان يكون اينا وليس له وجود +لا + (۱)لا بكونه اينا . ولذلك لا يسوجد خلا ً فكان اينا بالقوة ، فلم يكن المكان مكانا بالفعل خلا فانه لو وجد خلا ككان اينا بالقوة ، فلم يكن المكان مكانا بالفعل بالاين بالفعل ، بل كان يكون الاين بالفعل لا يكون به وجود المكان ، بل ان كان ولابد فوجوده الاكمل . وليس كذلك المكان لانه مما اعطي وجوده ان كان ولابد فوجوده الاكمل . وليس كذلك المكان الا جسم فيه لان لن على التي يكون به التي يكون به النا . فلا يكون مكان ما لا جسم فيه لان انتية المكان هي التي يكون به المضاف .

المقالــة الخامســة

,

:

المقالــة الخامســـة

and the second and a second contract of the s

هذه المقالة تضمنت حدود احوال ذاتية للمتحرك والساكن مين حيث حيث هو متحرك وساكن وليست اقاويل شارحة، فانها عندما توادى حدود ها يقع اليقين بوجود ها وليس ما فيها اقاويل تصديقية الاستيرة بمقدار ما يضطراليه في تعريف اجزاء الحدود .

المتحرك يقال على ثلاث جهات:

- \_ المتحرك بالعرض كقولنا الموسيقار شيسى والطست شيسى .
- ـ والثانية المتحرك بجزئه كقولنا فيمن برقت عينه أن المريضبرا الان عينه و الثانية المتحرك بجزئه كقولنا فيمن برقت عينه أن المريضبرا الان عينه المرتمن .
  - (٥) . والمتحرك بذاته كقولنا الحجر يهـبط والدخـان يصعد

وذلك لان اقسام الحركة تعادّ اقسام الوجود ، لان الحركة احسد اصناف الوجود ، والوجود جملة ينقسم هذا الانقسام / الورقة الخامسة عشرباء /

<sup>(</sup>۱) وقد جرت العادة بان يسمو الموصل الى التصور قولا شارحا والموصل الى التصديق حجة ويجب تقديم الأول على الثاني لتقدم التصور طبعا على التصديق لان كل تصديق لا بد فيه من تصور المحكوم عليه بذاته او بامر صادق عليه والمحكوم به كذلك والحكم لامتناع الحكم ممن جهل احد هذه الامور، قارن الكاتبي المقزويني ،الرسالة الشمسية، كلكته، ١٨٥٤.

<sup>(</sup>٢) منها في الاصل.

<sup>(</sup>٣) التصديق عند المتكلمين والمنطقيين يطلق على قسم من العلم المقابل للتصور ويسميه البعض بالعلم ايضا كما في العضدى قالوا العلم ان خلا عن الحكم فتصور والا فتصديق ومعنى الخلو وعدمه عنصد المتكلمين على تقدير كون العلم صفة ذات تعلق ان لا يوجبه الحكم او ان يكون او يوجبه وعلى تقدير كونه نفس التعلق ان لا يكون نفس الحكم او ان يكون نفسالحكم لان التمييز في قولم هو تميز معنى الخ. عبارة عن نفساني والاثبات وهو الحملم ويجيعي عما يوضح ذلك في لفظ العلم وكذا معناها على مذهب الحكما الاقدمين فائن التصديق عندهم هونفس الحكم المفسر بادراك ان النسبة واقعمة او ليست واقعة . . . قارن التهاوى مشاف على ماده التصديق .

<sup>(</sup>٤) بريت في الاصل.

<sup>(</sup>٥) ابن رشد يعطي نفس التقسيم والامثلة، قارن ابن رشد ، رسائل، ص٥٦٠.

فان الشيعى و تعد شيئا ما بالعرض كقولنا : الموسيقار طبيب . فان الموسيقار بما هو موسيقار ليس بطبيب ولا الطب في موضوع الموسيقي من اجل الموسيقي فان كلاهما حالا ما يوجد بذاته . مثال ذلك الموسيقار صانع، لان الموسيقي صناعة، والموسيقاريضرب العود، وليس الموسيقي ضربيا بالعود . لكن لا يوجد ضرب العود موضوع الموسيقي ان يكونه ذا موسيقي حتى لو رفعنا عن الموضوع جميع لواحقه وتركنا الموسيقي لكان ضاربا بالعود، وهذا الموضع قد يظن أن استعماله في بيان الاسباب يختلف. ونعهم أن ذلك كما قيل، لكن استعمالنا اياه على جهدة التفهيم لا على جهدة التسبيب، فان كل ما هو سبب فيلحقه ان ان يرتفع اللاحق بارتفاع السبب ضرورة، وليس كل ما كان بهـنه الصفة فهـو سببكما تبين في التحليل. ونحن لا نقول ان الموسيقار سبب الضرب بالعود لانه منها بهذه النسبة فان كونهاً سببا تبين بالتحديد ، فانا اذا حددنا انواع الموسيقي كان احد انواعها يتقوم بضرب العود . فان استعمال هذا الموضع فيما ليسس بسبب ولا ينطوى مع السبب مما يوقف على ذلك، فان الموسيقي لو لم تكن سببا لكانت مساوقة الوجود للسبب او السبب مساوقا لها . وتلخيص هذا في غير هذا العلم.

وكذلك الوجود بجزئه فان الكل يوصف بما يوصف به جزوء . فانا نقول زيد مريق اذا كانت عينه مريضة ، والحمامة بيضاء اذا كان ريشها كله ابيش وقد يكون فيه شياى منه اسود ، وايضا فرجلاها ومنقارها وكثيرا من اجزائها ذات الوان مختلفة . وهذا خاصة انما يوجاد للمنقسام

<sup>(</sup>١) التطبيب في النص والطب في الها مش .

<sup>(</sup>٢) الكلمة غير مقروءة في الاصل.

<sup>(</sup>٣) كلما في الاصل.

<sup>(</sup>٤) الضمير يعود على الموسيقى وليس على الموسيقار.

وهذا يصدق في الانفعالات المنقسمسة باقسسام الجسم، وهي التي في امتداره وتركييه.

(١) طبيبا بجزئه لان الطب ليس في بعض اجزاعه ولا هي كله . فهدا هو الخاص بالمتحرك فاما ما هي للجسم، لا من حيث هو جسم بل من حيث هو جــوهر، مثل ان النار حارة و +هذا + الثلج بارد ، ومن الموجودات التي هي اجسام ولما كان كل متحرك + فهـو + منقسم والقسمان مشتركان، والموجود بذاتـه او في اجسام، من جهسة انهسا اجسام، ما هي محدودة بالطبع كالانسان ď. والفرس، ومنها ما هي محدودة بعرض وليس لها في انفسها قدر (١) يخصها، فالاول لا يمكن ان يوجد فيه شيائ بجزئه الان الكمال لم يوجد لم يكن ذلك الموجود، وما هو بالعرض فذلك ممكن فيها . فليس يلحقها هذا . فان انسانا + فان انسانا + لا يكون

واحدا بعينه، وذلك هو التغير في الجوهر . فهسذا ضرورة لا يشارك تلك تقابل وجود لوجود والاخر التقابل الذى بين عدم ووجود، فالتغير جملسة التغيرات الا في الاسم، لان ذلك الموضوع في هذه ليس شيئا مشارا اليه ـ اما ان يكون المتغير يحد في الطرفين بحد واحد حتى يقال عليــه یکون اما من عدم الی وجود او من وجود الی عدم او من وجود السی في الطرفين بالتواطوء ، وذلك أن يبقى وأحدا بعينه أو لا يبقى ولما كان التغير / الورقة السادسة عشر الف / يلحقه ضرورة ان (٢) يكون فيه قوة او شيسي "يوجد فيه التغير،وكان التقابل صنفين احدهـــ وجود ، والمتغير +ف+ينقسم من جهــة ما فيه التغير الى نحوين : ولا يبقى واحدا بل يحمد شئ آخر، وهذا ان كان من عدم الى وجود كان من وجود الى عدم سمي فسارا کونا وان

١) بجزه في الاصل .

في النص وهي و عير مقروءه بوضوح (۲) عبارة - او شيسى: - الى وشيسيء - •

واما الذي يبقى فيه المتغير واحدا بعينه فظاهر ان التغير لايكون في الجوهر، فان كان من عدم الى وجود كالتغير من الجهل الى العلم سمي استكمالا، وان كان من العلم الى الجهل كما يعرض في النسيان فليس له اسم . والصنف الثالث من موجود الى موجود ، والموضوع موجود واحد (۱) بعينه كالحجر المتغير من الحر الى البرد ، فانه يحد في كونها واردا بحدين مختلفين وهو واحد بعينه .

لكن مقابلة العدم للوجود مقابلة ذاتية، فاما مقابلة الوجود للوجود وفي اى الموجودات يكون ذلك فنحن نقول فيه، فنقول ان من الموجودات موجودا يقترن عدمه بشيعى و آخر ولا يوجد ذلك الشيعي الا مقترنا به. وهذان صنفان اما أن يقترن عدم الأول بالثاني ضرورة فظَاهر أن الثاني يقترن عدمه بالاول، برهان ذلك: ليكن الاول (أ) والثاني (ب)، فعدم (١) مقترن بـ (ب) ضرورة ، فاتنى وجدت (ب) مع (١) وجب بوجود (ب) ان يوجد عدم (أ) ، فقد وجد (أ) وعدمه معا وذلك محال . فاذا وجد (ب) ارتفع (١) ولنترك (١) موجودا فاقول ان (ب) مرتفعة . فلتكن (ب) موجودة فمعها عدم (آ) وهذا محال ، ولنرفع (آ) فاقول أن (ب) موجودة برهانه ان عدم (آ) مقترن مع (ب) لا يفارقها و (ب) موجودة. وليرتفع (ب) عن الموضوع فلا يكون في الموضوع عدم (أ) فهـو (أ) . وامثال هذه هي كالزوج والفرد وبالجملة فالاضداد التي لا واسطة بينها. وهذه لا يمكن ان تكون فيها حركة اذ ليس بينها وسايط . فان كان (ب) يقترن معها عدم (١) ولا ينعكس التلازم فقد يعدم (١) ويعدم (ب) لانا كذلك وضعناها، فيكون هنا اشياء اخر يقترن معها عدم (١). واعني بالعدم هنا الملكة، / الورقة السادسة عشر با ً / وهو المحدود في قاطاغورياس : أن يكون من شائن الموضوع في الوقت الذي شائنه، فأذا

<sup>(</sup>١) يعني كتاب المقولات . والعدم يقال في مقابل الملكة، يقول الفارابي =

هذه تكون الحركة. فالحركة اذا من موجود الى موجود، فالتكون اذا ليـس لم، مهذان ايضا يقال لم، الضدان اللذان بينم، وسائط، وفسي كان موجودان يقترن بكل واحد منهــما عدم صاحبه ضرورة،وكان العدم توجد اعدامها تقترن باشياء اخر مجانسه بحركة ولا الماستكال ونقيضه الا باشتراك الاسم . متقدما بالطبح لهصما

اذا هي لموجود بالكمال ومن وجود بالكمال والى موجود بالكمال . وما منه وهذا ما لم يكتفيه ارسطو بل اجراه مجرى الحركة في مكان آخر . فالحركة ومقيضه لا اسم له . واما ان يكون ما يتحرك وما منه يتحرك وما اليه يتحرك الا في الجوهر لانه عند ذلك لا يكون المتفير موجودا بالفعل من جهسة بالفعل فدلك التغير يكون في اللاحق له . فالم أن يكون من عدم السسى ما هو موضوع للتغير . واما ان يكون الموضوع المتغير شيئا ما مشارا اليه الى وجود فذلك تكون، او من وجود الى عدم فذلك فساد . وهذا لايكون موجود بالفعل او موجود بالقوة ، فان كان بالقوة فاما ان يتحرك من عدم وقد يمكن أن نبين ذلك بوجه آخر، فيقال أن المتحرك هو الما من موجودات وهذا يخص باسم الحركة . وظاهر ان المتفير يقال على هذه . (١) الاصناف الثلاثة بتشكيك، فالكون والفساد ليسا بحركتين وكذلك الاستكمال . وما اليه +ف+هما اضداد، وذلك بين بنفسه . وقد يمكن ان يحصى بوجوه وجود كالتفير من الجهسل الى العلم وهذا التغير يقال له استكمال اخر . فاذن ليس في الجوهر حركة ولا في الملكة والعدم حركة .

<sup>=</sup> في حديثه عن المتقابلات انها اربعة المضافان المتضادان العدم والملكة والموجبة والسالبة، ثم يستطره فيقول أن العدم على أصنافه منها أن لا يوجد في الموضوع ما شائنه أن يوجد فيه، في الحين الذي شائنه أن يوجد فيه، في الحين الذي شائنه أن يوجد فيه، فق المقولات، تحقيق د م م دنلوب،

نا الملاه - يجب أن تفهم عد الما الحد الذي يعظيه بعد وعبارة ابن بالجه اعلاه \_ واعني بالعدم هنا عدم يلي — واعني بالعدم هنا عدم مهرو حد الملكة وليس حد اله

ص. محماعلاه (١) التشكيك شرح قبلاً قارن ملحوظة رقم واحد

والاضداد توجد في الكم لان كما يضاد كما، كالكبير والصغير والحركة حركة لان احد المضافين قد يتحرك والاخر ساكن، فتكذب عليه اضافة وتصدق (١) الحركة التي الحركة التي المحركة المحركة المحركة المحركة التي المحركة المحركة التي المحركة ا الكيف وهي الحركة في الكيفيات الانفعالية، كالحركة من الحار الى البارد ومن +ف+نسميها باسم افضل نوعها وهي حركة النشوء . والحركة فسي يلين الجسم وان يصلب . والحركة في الكيف يقال لها استحالة . وفسي الرطب الى اليابس،وقد تكون في بعض انواع ما يقال بقوة طبيعية مثل ان فيهسما لا اسم لهسا بل تسمى باسم نوعهسا وهي حركة النمو والنقصان . ليس فيها تضاد . ولا في الفعل والانفعال (حركة) ولا بالجملة للتفير الاين حركة وهي اشهر الحركات وتخص باسم النقلة . وليس في المضاف توجد للوضع نسبتها فهي الحركة في المكان . ولا في متى حركة لانــــ ن. بخ. يفي

جهتين : اما أن يكون موضوعا للاحق في التفير كما يقال أن الانسان تفير وذلك محال فان الحركة ليست مشارا اليه بالفعل . او يكون يتفير الموضوع قد يكون للتغير تغير بهسذا الوجه فذلك غير مدفوع بل هو واجب ضرورة. لكل تغير وهو ازلي، فليس يكون للتغير تغير بالذات بل لاجل لاحق لحقه الى المشي، وهذا قد يكون بالعرض والطلب ان يكون بالذات . فاما انه للتغير الى التغير مثل ان يبراء الانسان فيمشي فيقال انه تغير من البوء واما أن يكون في كل تغير تغير فذلك محال، فانه أن كان من الامر الى غير نهاية في تغير لم بعينه + واذا لم يوجد ذلك يوجد + واذا لـم فانه انما كان للتفير تفير فعلى / الورقة السابعة عشر الف / يوجد الاول لم يوجد التالي ، لكن الامر يضطر الى ان يكون تغير متقدم وايضًا فلا سبيل الى ان نتصور كيف يتفير التغير الى التفير ولا من اى شيسىء تغير اليه .

<sup>(</sup>١) أخرا في الاصل

قولان ضروريا الالزام ، فواجب ان نتامل القول المشكك ونعطي فيه كل واحد (١) (١) من طرفيه قسطه ، واذا حرى فيه التحرى الذى يستعمل في امثال هذا تكون لتحدث هذا الاخير . واذا لم يوجد الاول لم يوجد التالي . وهذان فان ارسطو قد حد الحركة انها كمال ما بالقوة من جهة ما هو بالقوة، والحركة كمال فاذن قد يكون شيسيء متحركا بالقوة ثم يتحرك بالكمال ووايضا للقوة هذان القول المشكك قدرنا ان نقف عليه ، وهو ان نتامل قولنا في الشيسى ٔ انـه نهاية في زمان متناه وهذا محال . وايضا فان جميع التغيرات المتقدمية ثم يكون بالكمال ، فقد تغير من القوة شيئين الم ابطال الحركة او القول بلا نهاية،ويلزم عنه ابطال وجود الحركة (١) ي فيمسل هما نوعان او في الجملة شخصان من اشخاص ما بالقوة ؟ بالقوة صاعد هل ذلك علو الجمهة التي قيل فيه انه فوق بالقوة ؟ فان قيلا فيعود الامر اخيرا متى سلمنا ذلك الى ابطال الحركة . فان وضعنا ذلك الى الكمال، فلا يحدث التغير الا بتغير . غير أن الامريمر الى غيه قد يشك شاك فيقول ان الخروج من القوة الى الفعل بتواطُّو وان في الشيسى، قوتين لزم ان يكون للتفير تفير، ولزم احد او هل الجهسة واحد بالعدد واثنان بالقول ؟ فانا أن سلمنا أنهسا واحدا بالموضوع واثنين بالجهمة فكيف كان ذلك، ولزم ان يكون المعنيان موجودين وذلك امر غير مسلم . فالشيسى، قد يكون بالقوة متحركا بتواطئ

كذا في الاصل والاصح بتواطؤ ان انزلنا هذا ا ( 1 )

<sup>(</sup>٣) لمر في الاصل وهي مصححة في المسامش

الحار . والاستحرار دو وجود / الورقة السابعة عشر باء / الحار فيه لكسن الاعلى على التسخّع غيـــر لا على الكمال . فاذا ليست القوة على الحركة التي دي التسخّع غيــر قوة الحار وانه الحركة الحار وانه الحركة الحار وانه الحركة السخونة على جهة ما يوجد الفطس في الانف، لا انها قبلها موجودة فان الحركة من البارد لا يقال لم ا تبريد وانما تلقب بلقب ـ ما اليه ـ (٣) فان عرثر لـ ما اليه ـ المقسم ، عرض ان سلم ان في الحجر قوّة علـــى وليكن الحجر، اذا كان بالقوة حارا فعند ذلك يكون باردا فيكون فيه قوة مراتب كثيرة. ولذلك نجد الحركة ـ بما اليه ـ ولا نجدها \_ بما منـه ـ بالقول ولا بالزمان بل هما معا في الزمان . وقوة السخونة متقدمة لقوة كمال مقرون به قوة فالمتحرك مثلا التسخين غير قوته على ان يكون سخنا . فان قوة التسخن عارضة لقـــ وأ الحار في الحجر . وانما تصير القوتان (١) ثنتين بتقسيم أ فنقول لما قلنا ان الحركة هي التسخن في الوجور .

تغير فليس كذلك . فان هذا انما يوجد للتفير المتناهي من جهــة ما هو تغير تغير متقدم في الزمان فذلك بين . واما ان يكون له من اجل ما هو تغير اذا لم تكن فيهـا اوساط، ولذلك لا يكون في الزوج والفرداستحالة اذ لم یکن فیہ۔۔ما اوساط . واما انه واجب ضرورة ان یکون لبعض ما هـ۔و تناه، حادث او فاسد . ولذلك ليس يتقدم التغير المتصل تغير اصلاءولا ولذلك اذا كانت الاضدار ليس لها سا بين - لم يكن فيه-على وجه من الوجوه .

فقد وضح أن التغير شه حركة وشه تغير، والذي هو تغير هوالكون والفساد، ويقال عليه التغير بخصوص . والحركة متقال بعموم وخصوص، فتقال

<sup>(</sup>١) ليس في الاصل

<sup>(</sup>١) الكلمة غير مقروءة تماما في الاصل.

<sup>(</sup>١) كذا في الاصل

تستعمل مرادفة للتفير . والحركة اذا قيلت بخصوص على الحركة في المكان منتقلا لان الفحص عن هذه الامور لايق بالفحص عن الالفاظ. وكذلك مانجده نقل يده ونقل رجله وانتقل برجله . غير انهــم لا يطلقون في امثال هذه (١) ي لسان العرب قد يظن انها ترادف النقلة . وايضا فان النقلة في العرب ومن يتكلم بلغتهـم، ان كل متحرك في المكان منتقل، فانهم يقولون الحيوان متنقلاً . وانيت تتبين ذلك من كتبهــم في هذا المعنى . فلنقر كتب المفسرين، فإن اللفظة التي كانت عند (ال) يونان تبوّب بباب النقلة انما كانوا يوقعونها على المتنقل قسرا، وبالطبع كانوا لا يسمون بالاطلاق . والحركة في هذه المقالة تستعمل على هذا العموم ، وقــ المعنى الاستكمال وضده . وقد تقال بخصوص وضي التغير في المكان معانيها هو ما يبدل جملة مكانه، وذلك من الاقاويل المستعملة عنـ كل تغير موضوعه مشار اليه • ويدخل تحت الحركة اذا قيلت على لسان العرب قد ينان بها انها تقال بعموم وخصوص، فان اشه. نعن الحركة بخصوص على الحركة في المكان .

وسنبين في السابعة ان دذه كلها ليست بحرنات، قاد، ناب صبت حيي الحركات فا احسن من موضوع الى الحركات فا المن يكون من موضوع الى والحركة في الكيف تسمى بعموم استحالة، والحركة في الكم فليس لها اضمحلالا وما جرى مجرى عدنين الاسمين . وقولنا في الكيف الورقة الثامنة اسم يجمع طرفيها، بل طرف منها يسمى نموا والاخر يسمى نقصا او بالاستحالة هي الحركة في الكيفيات الانفعالية، لا في العدم والملك... عشر الف / والاستحالة مما يغال بعموم وخصوص، فان احرى ا

<sup>(</sup>١) على في النص وهي مصححة في المهامش.

<sup>(</sup>١) أحرا في الاصل.

<sup>(</sup> ٣) العبارة من كلمة أليست! حتى "فما أفير مقروءة في الاصل وهي اقتراحنا

موضوع، الى سائر الاربعة . وفي اخذه للموضوع عرض الموجود فانه انما دل (١) بالموضوع على الموجود الم يولاني ومن حيث هو هيولى، وهو انذى يسمى

\_ الما ان يتحرك من \_ ما يحمل \_ عليهويوجد فيه شيـى؛ او اشياء تخصه، لموجود شخصا . فان المتفير:

\_ واما ان يتحرف مما \_يحمل عليه \_ التي حال يصير بها \_يحمل عليه \_ \_ واما ان يتحرك من \_لا يحمل عليه \_ الى ان•يحمل عليه-شيصي . الى ان — لا يحمل عليه — شيعى ً اصلا •

والصور، فان العدم ليس بشيسي ، موجود اصلا ، وكذلك الحركة من العدم الى الوجود بالعرض لا بالذات، وذلك بين بنفسه . واستقماء القول في (١) العدم وعلى اى جهـة له وجود ففي كتاب ما بعد الطبيعة . وما لا والعدم لا يضاد العدم من حيث هو عدم بل تضاده تابع لتضاد الملكات فان المحمولات قد تكون اضداد لان الموجود يضاد الموجود

وبنحو هذا الوجه يقال في الجواهر البسيفة انها غير متحركة. وتلخيص ا \_ احداها لم ليس شاءنه ان يتحرك، كما يقال في الصوت انه غير مرعي . يتعرف يقال على جمهات:

الخنزير غير غضوب وفي الشاة وما حجانسها،وان كان قد يوجد غاضبا في سيا (٣) \_ وقد يقال غير متحرك للعسير الحركة الشديدة البطُّء كما يقال في هو غير متحرك بهـنه الجمءة في غير هذا الموضع .

\_ وقد يقال غير متحرك فيما شانه ان يتحرك وهو على الجهــة التي شانه! ان يتحرك وفي الوقتالذي من شاءنه ان يتحرك ، وهذا العدم يخص باسم

<sup>(</sup>١) هيولا في الاصل .

<sup>(</sup>٢) احد كتب ارسطو ، يقال بانه سمي ما بعد الصبيعة لانه يلي كتاب الطبيعة في التصنيف. وهو يبحث فيما بعد الطبيعة بمعنى ما وراء الطبيعة (٣) ما لا يتحرك يقال على جهات الاول بالعرض كما هو الحال فيما =

السكون ، وهو مقابل لوجود الحركة على ما يقابل العدم الحركة، فان الحركة تناسب الملكة وكذلك يناسب السكون العدم المرسوم في متقابلات قاطاغورياس، واما الفحص عن اجناس السكون، ان كانت اجناسا او كانت مشتركة في الاسم فقط، فسنبين فيه في سابعة هذا الكتاب.

والحركة هي من ضد الى ضد ، ولكن ليس من كل ضد من الاضداد التي بينها متوسطات ، وهذه تخص باسم الاضداد اكثر من تلك التي ليس بينها متوسط . فان هذه اضداد وتعد في المتناقضات وتجرى مجراها اذا اخذت في موضوعاتها . والفرق بينها ان المتناقضات تلحق جميع المقولات وكل واحد من هذه انها يلحق موضوعا واحدا كالزوج والفرد . وقد يظن بالاستقامة والانحناء من هذه ، انها تلحق كالزوج والفرد ومثل ذلك ، لكن ان كان ذلك دل الانحناء على عدم الاستقامة . وليس يوعخذ مثل هسدا الاسم في الحار والبارد . فان بين الاستقامة والاستدارة مراتب يقال فيها انها . انحناء واعوجاج وانتقال / الورقة الثامنة عشر باء / واشباه هذه الاسماء . والفحم عن هذا لايق بغير هذا الموضع .

اليس شائنه أن يتحرك ، والثانية بالاستعارة . . يقول أبن رشد : فبين أيضا ما هو السكون فأنه أنما يقال ما هو السكون فأنه أنما يقال ساكن على المحقيقة فيما شانه أن يتحرك وعلى الجهاة التي شانه أن يتحرك وأما سائر ما يقال عليه ساكن فبالعرض كما يقال في الصوت أنه غير مرئي . . . أو بنوع من الاستعارة كما يقال للعسير الحركة . رسائل ، ص ٦٣٠

<sup>(</sup>١) "فيها انها" غير مقروءة تماما في النص .

<sup>(</sup>٢) "التضاد" غير مقروة في النص .

<sup>(</sup>٣) في النص موضع جملة كاملة غير مقرو، ٠

حركة واحدة، وذلك بين بنفسه . فما بين اذا هو الذي يصير اليه المتحرك وبينه ا بنصر المثنى أو وسطاه ، وقد يقال وسط بين الثلاثة والسبعة والعشرين . ويقال ان العمود وسط بين قسمي القطر في النسبة، وذلك أن العدد بوجه ما حركة . وكذلك في الخط بین طرفا ولیس پیطل فیه ان یکون ما بین، لکن لیس ف - مابين - على ما يتخيل فيه الحركة بوجه ما مثل ما يقال ان التسد ف ــما بين ــ انما يكون فيما فيه حركة او تخيل فيه حركة . بالصناعة فليس يلزم ذلك فيهسا . فانه قد يطفر مخلق الربر الى سباية المثنى (٢) • يكون ما

الغوق بالاطلاق والاسفل ضده. وهذا ازا انت تاملته وجدت التضار انما مستقيم اعظم منه وهسو واما في المكان فتحتاج الى تنبيه، فان اطراف الخط المستقيم قد تكــون في المكان والاضداد، الما في الكيف فمشهسورة ولذلك لم تذكر في بالاطلاق . فالضد الذى في غاية البعد ولا يوجد بين مكانين بعد هو ابدا حيث يوجد الخط المستقيم . اضدادا ، فلذلك تلخص الضد الطبيعي

نهاية لها فلذك قال والخط المستقيم هو ابدا واحد فانه لا يوجد خطان مستقيمان يحيطان بسطح، فاذا كان الطرفان موجودين فما بينها كل نقطتين من الخطوط المنحنية خطوط لا

<sup>:</sup> ١) كذا في الاصل :

<sup>(</sup> ٢ ) هذه مصطّلحات موسيقية لست متاءكدا من صحتها كليّة .

<sup>(</sup>٣) قارن ابن رشد : ٠٠٠ لزم ان تكون الاضداد في المكان طرف الدى لا يوجد بعد مستقيم اعظم منه وهما الفوق بالاظلاق والاسفل

متى اخذت نقطتين على خطُ منحن كيفكان ، فان النقطة من القوس تحيـط ارسطو فيما نجده في بعنى النسخ : فان اقصر الخطوط متناه والمتناهـــي (١) فهركذا نجد هذا القول في بعض النسخ وفي بعضها عوش هذا له اخمص واحد ولا محدب واحد بل هو موالف من اجزاء غير متشابهة اقرب الى المستدير، والمستدير احرى بالوجود لانه يحيطُ بالمستقيم . فلذلك فلذلك ازا اخذ منه جزئ له اخمص حدث فيه ذلك من جبهــة ما له اخمص، الحلزونية ، فقد يمكن ان يعرض فيها هذا العرض؟ فنقول ان الحلزوني يشبه المستدير . ومن جهــة ما يشبه المستقيم يوجد فيه المتضادان الخطُ المستقيم ، فان الخط المستقيم انما ضو يعد من جهـة ما عليه حركة تول مشكك جدا ، ويعني بقوله مكيالا ما نعني بقولنا ــ معتبر به يحد به الكم ــ فان ما يحد به الكم هو المكيال، فلذلك يجب ان يكون واحدا في / الورقة التاسعة عشر الف/يسمون الابعاد خطوطا . فاما فيما ينظر فيه والخطوط الما مستقيمة او مستديرة .... فالم الخصوص المنحني جزءً منه اخمص ومحدب معا لانه كالموالف من نو اين غيرتامة . في صناعة الهندسة. نفسه غیر مختلف . وایضا فمن جهسة اخری فد بین ان التضاد اول ولذلك في صناعة التعليم التي لا توجد في ١٠٠ ود موضوعاتها الحركة بالخط المستقيم الواصل بين النقطتين . لكن كيف نقول في الخطوط في الحركة فيسمى ابعادا، كالبعد الاعظم والاصفر عهرو ر **لا** 

<sup>(</sup>١) لا حظ عبارة "فيما نجده في بعض النسخ"،اعلاه وهي عبارة تشير الى ابن الند، ابن باجة باكثر من نسخة واحدة من كتاب السماع، ولقد عدد ابن الند، كتاب الفهرست الكثير من هذه النسخ عند حديثه عن المترجمين . اما العبا المقتطفة من ارسطو فهي تعريفه للمكيال .

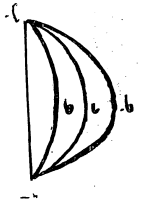
<sup>(</sup>١) اخرا في الاصل .

<sup>(</sup>٣) في الاصل موضع اربح كلمات غير مقروء

<sup>(</sup>٤) في الاصل موضع كلمتين غير مقروء

قيل أن القوس أعظم من الخط المستقيم، وقيل فيها أن المستقيم أقص السابعة من هذا الكتاب، ان القوس لا يساوى الخطُ المستقيم. فعلى لكن أن كان ذلك بفهكان الأمر على ما بين الخطوط الواصلة بين نقطتين جزئين اثنين

(۱) س، وذلك بين بنفسه ، فان معنى \_اعظم-كان اصغر في النسبة . فان (آب) ازا خططن هو الممتد في استقبال النقط. ان يحيط، ويلزم ضرورة فيه ان يكون ابعد عن الخط المستقيم، فانه كله فنقول: ان قوله ـالمستقيم اقصر ـ انما يوجد وليس بحد . والحد في الخط المستقيم (جده) من دواير فان الاخر فيوجد في كتاب ارشميدس، قرب من الخط المستقيم (1) عليه قسي



قوس (ا جب) اعظم نسبة الى دايرته من قوس (ا د ب) السلى انها تكون نسبة (ا د ب) السلى المجا المفر من داغرتها ، فليسس قوس (ا جب) نصف داغرة ، فقوس

ل ماعخذ ان داعسرة قوس ( آجب ) اعظم من قوس ( آهب ) ، وذلك غير بعيد على من ل نسبتها الى القوس الش وبين باسہ ادنى نظر بصناعة الهسندسة ، بان تؤخذ ( ا ه ب ) اصفر ضرورة من نصف داعرة .

يقول ابن النديم في الفهرست ص ٦٦٦: خبرني الثقة ان الروم احرقت من نتب الكرة عسمة عشر حملاً ولذ لك خبر يضول شرحه الآ ان الموجود من كتبه كتاب الكرة طوانة مقالة التركيب الداعرة مقالة وكتاب الدوائر مقالة وكتاب الدوائر مقالة وكتاب الدوائر مقالة وكتاب الدوائر مقالة وكتاب المغرفات وكتاب المغرفات مقالسة وكتاب المغرفات مقالسة وكتاب خوذ ات في أصول المهند سسة وكتاب المغرفات مقالسة وكتاب خوذ ات في أصول المهند سسة وكتاب المغرفات مقالسة وكتاب خود التقالف الماء التسييات الماء التسياد الماء التسييات التسييات الماء الماء التسييات الماء التسييات الماء الماء الماء التسييات الماء الماء التسييات الماء ا الشميد س خمسة عشر عملاً ولذان عالي والا الناء عالي الدولة مقالتان وكتاب المثلثات مقال المائد سالما خوزات في أصول المهند سالما خوزات في أصول المهند سالما عند التقاعمات الزوايسا ترمى بالبنادق مقالة

<sup>(</sup>١) قسي جمع قوس.

تبين مما قلناه ما الحركة وما السكون وما يعني مابين وما الصُد في المكان. قوس ( أحب ) الى قوس ( أز ) وهذا آخر ما يقال عليه الاعظم والاصغر (ز) محيط، فتوجد نسبة قوس ( ا جب ) الى قوس ( از ) اعظم من نسبة واقاويل غير شذه فلنفرج عنها الي موضعها اللايق بها فقد ولنقل الان في ساير لما يلحق الاجسام، من حيث هي متحركة / الورقة التاسعة عشر باء / بقوس (آهه) من دائرة (آج) وليكن قد

فمحا تقال على الانحاء التي عددت في قاطاغورياس، فمن تلك المعا (٢) في المكان • وقد يقال معا على غير ذلك فيقال ان. معا تقال في الاجسام جهسة ما هي اجسام معا في المكان . ومن جهسة ما هي متحركة فتقال الخط ان اجزاء موجودة معا ، وبهسذا يخالف العظم الزمان، فاذا اخذت وتقال في ساعر المقولات. فاما في الاجسام الطبيعية فتقال فيها مسن من أجل هدنه وبسبب هذه . وقد تقال معا في الوجود ، كما يقال فسي فيها معا بالزمان ، فاما سائر معاني معا لها ولسائر المقولات فانها ومستقيمة الحركة، وددي المعا والتماس والتشافع والتتالي والاتصال . آخر الزمان معا حاكي عند ذلك الخط وحاكاه الغط.

بسيطُ جسم محيطُ بهــما، من غير ان يدخلُ بينهــما جزءٌ من ذلكُ الجُسم بالمحاط به • وهذا هو المكان الاول وهو المكان على التقديم ،ومن اجل وقد تقال معا على جبهة اخرى،كل جسم مستقيم الابعاد فهسه متناهي بشيسىء والى شيسىء ولذلك كل جسم بهـــذه الصفة فهــو فـــي هذا يقال للامكنة المشتركة امكنة . قان ا اتفق ان يكون جسمان يحيط بهــه مكان يحيط به كما قلناه ، والمكان الاول هو بسيط في المحيط يطيف

<sup>(</sup>١) (اهمب) في الاصل .

١) في الاصل موضع بضع كلمات غير مقروء .

<sup>(</sup>٢) أول ما يقال له معا بالتقديم وهو المقصود ها هنا ما قيل فيهما انهسما معا فسي المكان الإول لهسما .

6 منهسما يكون في جزء من المكان الاول غير الجزء الذي فيه الاخسر. الشيسى، او يسكن ، فاذا اتفقان يكون ايوسا جسم ما لشيسى، فيكون الذي والحل لإزم على أنه عرض فيها من جهسة انها بسائط . فقد قلنا ما معنى معا في المكان انتهسى اليه بسيط جسم آخر ليس هو مكان قبل لكنها تبين معا ويلسزم وليس يلزم من هذا أن يكون الجسمان في مكان واحد وهو المحال . ولا يكون المكان موالفا من بسيط المحيط كانك قلت الهسواء للقطعة المربع مِن أحديد وبسيط قطعة اخرى من حديد فان ذلك لوكان لكان كل صاحبتها . فان المكان انما يقال فيما يتحرك في ذلك الجسمان معا في المكان الاول. معنى معا في النهايات ، ونقول في سائر ما عدرناه . من ذلك أن يكونا متطابقين وذلك / الورقة العشرون الف / فيه المكان، كان في القطعتين من ر <u>د</u> واحد ما

فالمتماسان هما اللذان تكون نهايتاهما معا، ويعرض لما نهايتاهما المتماس التباين . فقد قلنا ما معنى فرادى. والمتماسان اما ان يكونا مسن یکون بینهما نهایة اخری ابدا فانه ان کان بیسن نوع واحد كحجر وحجر، واما ان يكونا من نوعين مختلفين كحجر وانسان. فان كانا من نوع واحد قيل لهـــما متشافعين، وان كانا من نوعين سميـ النهسايات نهساية كانت الاجسام فرادى، فان فرادى مقابل معا، و باسم الجنسين وهو التماس. هذا الوجه ان لا

والتتالي هو ان يكون جسمان من نوع واحد ليس بينهــما شيــي 4من ذلك + من ذلك الجنس، وذلك في التماس بين . وقد يكون في الفرارى ، يكون انسل ن يتلو(١) انسانا في المكان وبيت يتلو بيتا، وان كان <u>ن</u> مثل ان

<sup>(</sup>١) . • التتالي يقال على الاشياء التي ليس بينها شيكي من جنسم. مسسواء كانت فرادى اوكانت مقطاسة. قارن ابن رشد، نفس المرجع ص ٦٤

يتلو+اً + فله متقدم وليس كب متقدم لشيسيء يتلوه المتقدم عليه. فازاكل ما المبداء. ` فلذلك كل ما يتلو+ا+ فهـوبعد ، وليس للطرف الاخراسم يخصه بينم--ام إجساء اخر متنفسة او غير متنفسة • ويتلو انما يقال ابدا فيما بعد فان التقدم ليس يعادل يتلو+ا ++ بل هو كالجنس لما يتلو+ا + . فان كل يماس فهرو يتلو+ا+ وليس كل ما يتلو+ا+ يماس.

والواحد والكثير مما يقال على جميع المقولات، فالحركة قد تكون واحدة المهرن، فالأول هو أن يتلو+ا+ ثم أن يماس ثم أن يتصل ثم أن يتحسد وضوء الشمس وذلك قبل الاختلاط. وكما يعرض للنحاس والفضة حتى اذا ذهبت النهاية الموضع ان يرسم به اتصال الحركة واتصال الزمان، وسنبين امرها في السابعة وفد تكون ذات عدد . فلنقل متى تكون الحركة واحدة بعينها . والوحد بعينه جملة صارت الاشياء المتصلة متحدة . وذلك معروف في الصناعات وكثير مسن وكالعسل والماء اذا لم يكن احدهما او كالاهما جامدا فانهام يتصالان ، في الجنس و(في) النوع وفي العدد وفي العرض/الورقةالعشرون باء/ والاتصال ليس +انما + يوجد (في) الاعظام (فقط) بل قد يوجد فسي قلنا ما معنى معا ومعنى فرارا ومعنى يماس ويشفع ويتلو+ا+ ويتصل ويتحد . الحركات . والاتصال في الحركات +ف+هو ان يكون في زمان متصل وعلى امر وكل حركة واحدة بالعدد فهسي واحدة بالجنس والنوع. وكل حركة واحدة والاتحاد هو اقصى . وكان كل واحد من هذه انما يوءم نحو ذلك. فقــ متصل لا يحل الا اقل ذلك كالشيسي، وبالجملة فالذي يجب في هـ والمتصلة هي التي نهاياتها واحدة مشتركة، كالغال ے تھا

<sup>(</sup>١) كذا في الاصل.

<sup>(</sup>۲) انظروجه الشبه عند ابن رشد: ويتلو ابدا انما يقال فيما بعد المبداء. قارن ابن رشد، رساعل، ص ۲۶.

<sup>(</sup>٣) يقول ابن رشد : الما المتصلة فهي التي مع انها تتماس قد اتحد ت نهايتها

<sup>(</sup>٤) كذا في الاصل .

بالنوع فهسي واحدة بالجنس، وليس ولا واحدة من هذه يلزم ضرورة ان تكون واحدة بالعدد. فان واحدا بالعدد قد يكون حارا او باردا وهو واحد بعينه في العدد. فاما ان صار من الحجر رمادا وسال في النار فصار زجاجا فلم يبق واحدا بالعدد. فلنقل في الحركة متى تكون واحدة بالجنس وواحدة بالنوع، ولننظر فيها من هذه الطريق التي جرت عادتنا ان نسلكها في امثال هذه.

فنقول: ان الحركة مجانسة للكمان كما قلناه مرارا كثيرة، فان التبرد مجانس للبرد والاستحرار مجانس للحر والتصلب مجانس للصلابة. ولا اقـول مجانسا (فقط) بل هما واحد لا يختلفان الا بالانقص والاكمل ، كما ان الحر والبرد واحد بالحنس كذلك الاستحرار والتبرد واحد بالجنس، سواء كانت في حجر او في نبات او في سائر ذلك . وكما ان حرارة مع حرارة سواء كانا أن في جسمين من نوعين او نوع واحد هما واحد + أب بالنوع . وكذلك استحرار مع استحرار هما حركة واحدة بالنوع . ويعرض مثل ذلك في الواحد بالعدد ، فان اجزاء اذا كانت في موضوعين كانت حرارتين فيحتاج في الحرارة الواحدة بالعدد ان تكون في موضوع واحد بالعدد . وكذلك اذا وجدت في شخص ثم فقدت ثم وجدت كانتا (۱) ثنتين بالعدد فيحتاج في الحرارة الواحدة بالعدد ان تكون في شخص واحد بالعدد وفي زمان أن الحرارة الواحدة بالعدد ان تكون في شخص واحد بالعدد وفي زمان متصل . وكذلك العرض الواحد بالعدد يحتاج ان يكون واحدا بالنوع ويكون موضوعه واحدا بالعدد ويكون زمان وجوده متصلا لا يتخلله زمـان عدمه . فهـذه الشروط كلهـا تحتاج الحركة الواحدة بالعدد . والحركة تكون واحدة بالجنس اذا كان ما تتحرك اليه وعليه واحدا بالجنس، وتكون واحدة بالجنس، وتكون واحد وتوده وتحده واحدا بالورد وتوده وتحده وتحد وتوده وتحده و

<sup>(</sup>١) الازيد في النص والاكمل في المامر .

<sup>(</sup>٢) من في الاصل وفي في المامس .

<sup>(</sup>٣) كاينا في الاصل.

موضوع واحد بالعدد وفي زمان متصل . فقد قلنا ما الحركة الواحدة ومتى والواحدة بالعدد اذا كال ما تتحرك اليه وعليه واحدا بالعدد ، وكانت في المستقيم وقوس الدائرة، فانه قد يكون عليهـــما حركتان الى طرف الوتر واحدة بالنوع اذا كان ما تتحرك اليه وطليه واحدا بالنوع . مثل الخب وكيف تكون واحدة.

تقصاها ارسطوفي / الورقة الواحدة والعشرون الف / الدايمة،فهـــذه اصناف ما يقال عليــــ يقال حركة واحدة بعينها للمتصل وفي الحركة الواحدة بعينها شكوك قد الخامسة من كتابه في السماع. وقد الواحد بعينه في الحركة.

الحار عبي بعينها بالموضوع الحركة من البارد . والحركة بالموضوع (١) ثنان والذي يتلوها القول في تضاد الحركات وتضاد السكون والمقايسة بين تتضادة فمن هنا يظهسر، وذلك ان الحركة انها تحد بها اليه لا بها منه. متضادة . فاما الحركة من الحار والحركة الى البارد فهي واحدة بعينهــــ الدالة على ماهياتهما ، فان السكون هو عدم الحركة، وقد قيل ذلك وسنقول المتضادان حارا وباردا وكلا هذين من هذين فمنها تواليهما، فتكون الحركة من الحار والحركة الى الحار والحركة من البارد والحركة الى البارد حدفه المتضادات . الما التضاد في الحركة والسكون فذلك بين من اقاويلنـ بالموضوع، فان كل ما يتحراف من الحار فالى البارد . وكذلك الحركة الـ بالقول اربعة، فقد تبين ان التضاد اثنان • فاما من اى جبهــة هــــ الحركة الى ما منه لاحقة لحق الحركة . فاذا التضاد الذاتي بين نان الحركة من الحار هي تبرِّ ،وذلك بين والتكثير فيه فضل . فنسب اي سكون يضاد اي حركة ، فإلما اي حركة تضاد اي حركة ؟ فليكن

<sup>()</sup> في المهامش كل الا ان كلا اصح .

<sup>(</sup>٢) اثنان أو اثنتان، ومن عادة أبن باجّة أسقاط الالف

لحق التبرد ان كان من الحار، والمطلوب تضاد الذوات لا تضاد الاعراض . . . . . . (١) الخارجة ولا تضادها بالعرض، فقد بان التضاد في الحركات وكيف هــُو . فأما السكون ففيه موضع فحص، وذلك انا نجد مع الحركتين سكونين تضادها الحركة الى البارد بالذات وتضادها بالعرض الحركة من الحار. الحركاتيو من جهسة ما اليه اذا كانا اضدادا،فان الحركة الى الحسار والحركة من الحار والحركة من البارد متضادتان في اعراضهــــا كما يشاد مدالات الاسود الانسان الابيض، وتضاد الحركة دالى الحار بالعرض، لان

السكون بالاطلاق. فالما حركة لما يضادها سكون لما ويضادها سكسون آخسر الجبن والسخاء فانه يضاده البخل بنفسه ويضاد الجبن بالجنس،فان الجبسن انما تقال عليهـــما الحرارة بنوع من الاشتراك وبالتقديم والتاخير. فالمتضادات التي هي اجناس، فان لكل نوع منها نوعا مضادا كالنجدة فانها يضادها / الورقة الواحدة والعشرون باء / رنيلة والسخاء فضيلة. وكذلك الحركــة تضاد يكونان نوعين كالحار والبارد . فان مراتب الحرارة ليست انواعا للحرارة بسل فهسل السكون في الحار يضاد الحركة التي الحار او السكون في البارد ؟او الحركة . فقد يسبق الى الراءى من هذين ان كليهــما مضادان للحركة الى فايهــما يضاد ايهــما ؟ مثال ذلك السكون في الحار والسكون في البارد الحار ، فنقول ان المتضادين قد يكونان جنسين كالفضيلة والرذيلة وقسيد هل هما معا متضادان للحركة الى الحار؟ فانه متى وجد احددما عدمت

<sup>(</sup>۱) قارن ابن رشد: فإن وضعنا أن حركة تضار فلا يخلو أن يكون المحركة من البياض أبي البياض مضارة للحركة من البياض ألى السوار الى البياض مضارة للحركة من البياض ألى السوار فباى جميعا سومنال دلك أن جميعا سومنال دلك أبي السوار فباى التضار بم تحد الحركة وهو كمالها وغايتها وأما ما منه الحركة فقد يظن أنها ما منه الحركة شيئ عارض لها وليس كذلك فإنه قد قبل أنه قد يظن أن ما منه الحركة شيئ عارض لها وليس كذلك فإنه قد قبل في حد هذه الحركة أنها من موجود الى موجود الموركة أنها من موجود الى موجود الله وفيا الساء يظرف الاستفار في هذين أنما هدوبما الساء وقط وإذا كان هذا هكذا فالتضار في هذين أنما هدوبما الساء وقط وإذا كان هذا هكذا فالتضار في الحركات أنما هدوبما منه وبما الساء أبين رشد، وسائل، ص ٢٦ – ١٨ -

منه والثاني فيما اليه (٢) للحركة الواحدة سكونين احدهما فيما

بالجنس على ما قيل ، فالمتحرك من (١) الى (ب) له سكونان ، احدها في (١) والاخر في (ب) يضاد الحركة من (ب) التي هي الحركة الى (١) . وفيما تقدم من الاقاويل ان الحركة انما تحد بالذى اليه لا بالذى منه ، فأن الحركة من (١) الى (ب) فصلها المقوم لها هو الى (ب) ، وكونها من (ب) عرفر لاحق لها خارج عن ذاتها . وفيما تبين قبل في تضاد الحركات ان الحركة ضادت الحركة بالمضادة التي بين الى وبين من . فالحركة تضاد الحركة من جهة ما هما ما هما ، فلننظر هل تضاد الحركة السكون من جهة ما هي المعارف الاول نقول ان السكون في (ب) يضاد من فتضادها يعرض ؟ وفي المعارف الاول نقول ان السكون في (ب) يضاد الحركة من (ب) ، وانا متى قلنا السكون في (ب) يضاد الحركة من (ب) ، وانا متى قلنا السكون في (ب) هي الحركة من (ب) ، هنا الما نرى ذلك من جهة ما الحركة الى (١) هي الحركة من (ب) . فهادا امر معروف بنفسه لا يمكن تبينه ولا في تصحيحه موضع قول ، فانما القول في اعطاء سببه ، فاما وجود ه فهو بين بنفسه .

وهذا هو الذى يظهر من قوة قول ارسطو، الا ان من فسره فكلهم يذهب الى تبين الوجود ، وانما يستعمل من المعارف الاول ان سكونا ما يضاد حركة ما ، فلهمذا نضع سكونا ما ونطلب تمييز المضاد بما يخصه ، فهمو لذلك ياتي بسبب الوجود ، والعرضان قريبان وكلاهما يعطي السبب، الا ان بين النظرين فرقا بينا ، فان الاول ينطوي فيه ما لا يمكن تبينه وكانه يطلب في السر من نفسه ما هو عنده معلوم، ويصل الى العلم المقصود من جهة ما يناًلك، ولا يقف عنده بل يتكلف علم ما قد علم وايضا فأن العلم بالسبب وهو المقصود اذا حصل حصل بالعرض واذا لم يميز هذا التميز لم يستعمل فيما بعد الا بالعرض وحصل هذا الفحص املا مطلوبا بنفسه غير مستعمل واما سببها بالارتياض ونحن نجد فيما بعد من العلم الطبيعي مواضع يفتقر فيها اللارتياض ونحن نجد فيما بعد يمكن البلوغ فيها الى الغاية المقصودة دون استعمال هذه القوة . وسنبنيه عليها اذا وصلنا اليها .

عقولة له ومقولة أن يفعل و(أن)ينفعل، وبالجملة حيث لا توجر الإضدار فان الاضداد على ما قلنا مرارا كثيرة هي حالات في الجواهر يقترن بواحد جملة . فبهادا شو في ﴿ بَ عدمان ضرورة احدهما عدم (١) جملة والاخر من انواع المقولات لا يقترن به عدم نوع من تلك المقولة فاظهــر ما عو في واحد منها عدم صاحبه . وكل حالين اقترن بعدم احدهما الاخر زتكافآ *ر*ه. تتحرك ، فليس يتحرك (ع) من (ف) الى فهرسو بالفعل (ب) ، و(ب) ليست عدم (آ) وانما يلزم (ب) عدم (آ) ساكن ولا في (ز) لانه اذا كان في (ز) فقد تغير، ولا بين (ف) و ويفضل عليه حتى يقترن بشسىء غيره ضرورة وبالذات. فتلك الاضدار التي في اللزوم بالذات فذلك ضدان لا وسط بينمــما كالزوج والغرب والذكورة فيها تفير . برهان ذلك ان امكن ان يكون بينها تفير فليكن الضد والانوثة . واذا كان عرضان يقترن بكل واحد منهسما عدم الاخر ضرورة ، والما التغير الموجود في تلك فهـو تابع لتغير من غير ان يكون الواحد (ب) والثاني (ز) والمتحرك (ع) ولننزله يتفير، فلانه يتغيب (ز) وسط فيكون بعض (ع) في (ف) وبعضه في (ز) . ولا ايضا بينه عدم (١) في المتحرك على الاتصال، وهو الحركة كما تبين في اقاويل الحركة . ولذلك كلّ نوع من انواع المقولات العشر فاما ان يقترن به ضرورة عدم نوع من انواع تلك المقولة او لا يقترن . فاما هل يوجد بينها اوساط، وفي هذه تكون الحركة ولا يمكن ان تكون حركة الا في فلنرجع الى ما كنا فيه، فنقول: ان السكون وساط تكون فيها (ع) عندما

<sup>(</sup>١) الكلمة غير مقروءة تماما في الاصل .

فتكون في زمان بل انما هي في الان . ولذلك يقال لامثال هذه تغيسر يتغير فلما صار في (ج) كمل وسكن وعدم التغير الاول ممكن له ان يكون باشتراك الاسم . وفي امثال هذه انما يقابل السكون، ان جاز ان يقال له فه و عادم لجملة  $(\overline{+})$  فه و بالقوة  $(\overline{+})$ ، وبه القوة دو من شاءنه ان  $\begin{pmatrix} 3 \\ 2 \end{pmatrix}$  وهذا احد فصول السكون المقومة له، فان السكون على ما قيل هو وثلاثة اعدام واحدها السكون وهو عدم التفير . فليكن (1) يتحرك مسن مدفوع انما هو تابع لتغير وليس تغيرا • ووجود امثال هذه ليست حركات فالتغير الذي يكون لـ (ج) في وصول (ز) فيه بعد (ف) . فان ذلك غير وليس هنا أمر ثالث / الورقة الثانية والعشرون باءً / كما نجد ذلك فــي واحدة وهذا اخلق ان يسمى الوجود من ان يسمى سكونا كالمقال للعدم، فيه سكونان او يكون السكون موالفا منهما . اما ان (آ) اذا كان في (ج) (ب)، فبای هذین المعنیین یقال له ساکن ؟ او بی-سا (معا) ؟فیکون في (ب) وفي وقت وجوده في (ب) فقد عدمت الحركة الى (ج) والحركة (ج) . فليس في عدم الحركة الى (ج) به يقال لوجوده في (ج) ساكنا، (ج) ولا هوبالقوة (ج) ولا جزء من (ج) فليس من شاءنه أن يتحرك السي عدم الحركة فيما شاءته أن يتحرف. وأما أذا كان في (ج) فليس فيه عدم الاضداد التي بينها اوساط، فان هنا ثلاثة احوال الضدان والحرك وذلك قبل ان سكون لمسكون • فان معنى السكون في هذه الوجود الان وقبله على بل انما يصير (ع) من (ف) الى (ز) في الان لتغيره في (-) الى (ح) فقد كان في (-) وكان ساكنا فيها <u>G\_</u>

١) كلمتني كالمقال للعدم غير مقرؤتين تماما في الاصل .

<sup>(</sup>١) ثلثة في الاصل .

<sup>(</sup>٣) كثير من الكلمات غير مقروءً في الاصل بسبب التصاق الصفحات، وقسد جتهدنا في قراءة الن<sub>كي •</sub>

<sup>(</sup>٤) له ساقضة من النص ومضافة في المامش •

10 بل انما يقال أو انها + وجوده في (ج) ساكنا بقوته على ان يكون وبعدم التغير الى (ب)، لان عدم (أ) التغير الى (ج) هو وجود فان التعير الى (ج) هو بعدم (ج)

والناقص يقابل الكامل مقابلة + مقابلة + العدم للوجود لا مقابلة النع

يقال ان الكمال عدم النقصان، بل انما يصدق عليه السلب في القول . ولذلك ـــلا كامل ــ هو اسم غير محصل واما ــلا ناقصــ فانما هو سلب، فان قيل له اسم غير محصل فانما هو باشتراك الاسم، وهو الذى يقال على العموم، كما يتال في السماء انها لا خفيفة ولا ثقيلة، وهو السلب الذى للضد وهو مقابلة الوجود للوجود . ولذلك يقال ان النقص عدم الكمال ولا موضوعه موجول

فان الاعدام لا تتضار بانفسمــا وانما تضادها، وبالجملة تقابلهـا وتلازمها، تابع لتضار الموجودات ومقدر بهـا . وقد يوجد التضاد في نوع واحد من السكون المقابل لها، وكان السكون ملائم لها ، وهذا انما يكون للحركات (ب) يضاد السكون في (ج) المقابل له ، وتضاده تابع لتضاد الحركات، ما يضاد السكون الحركة . فلذلك قد يضاد سكون سكونا ، فان السكون في تفتقر اللبي (۲) تفتقر الی ضدها منقطعة كانت او متصلته بل ازا كانت متصلة لم يكن نىك ، والحركسة فيما اليه لا يقابل الحركة الى ما اليه، بل ذلك كمالها فهـــو فبين مما قلناه ان السكون فيما منه يقابل الحركة الى ما اليه وان لها ضد اصلا فكيف تكون لهتقرة الى الضد ؟ فالحركة تضاد الحركة اشد يقابل السكون الحركة، اذ كانت الحركة من سكون والى سكون . فالحركة قد غايتها . فقد وضح ان الحركة تقابل الحركة اشد مما الكاينة الفاسدة، فان وجدت حركة متصلة فليس لها

١) ساقطة من النص ومضافة في الهامش •

<sup>(</sup>١) الى في النص و لا في الهامش .

كله في موضوعين. وكذلك يوجد التقابل في ساءر الحركات . وقد لخص ارسطو عن طبعه ووجوده على سطح الماء طبيعي له . وكذلك حركة الزيت السبي السكون فوق السكون فوقى ، فات السكون فوق للحجر خارج عن الطبع وهـــه طبيعتين كالطين، ولان كل جسم طبيعي فله احدِ الاضدار بالذات ووجود للنار بالطبع. وكذلك الحركة الى فوق تضاد الحركة الى فوق، لكن ذلسك قعر الماء خارجة عن الطبع له وحركته الى سطحه طبيعية له . فقد يضاد الاخر له خارج عن طبعه ، فان الدهن وجوده تحت+يكون+ هو خارج الثالثة والعشرون الف/كان جسما وكل جسم فهسو طبيعي او مركب من انواع الحركات والسكونات وهو تضار نسبتها الى الموضوع لما / الورقـــ في آخر الخامسة ذلك .

انواعها، وتضاد الحركة السكون بالجنس. وتضاد حركة ما سكونا ما، ويضاد الحركة خارجة عن الطبع واذا كان السكون خارجا عن الطبع كانت الحركمة من التضاد وكلمـا تابع للتضاد الذى في الوجود . فاما مضادة نوع مسن الحركة نفسه ففي موضوعين . وهذا التضاد منفرد عن ذلك ومبداءه التحرك السكون السكون بما يضاد به ما فيه الحركة لما فيه الحركة . فهذه اصناف فالحركة تضار الحركة بما تضار به ما فيه الحركة وذلك تضار والسكون المضاد للمحركة الطبيعية، فان السكون اذا كان بالطبع كانت

المقالحة السادسية

.

. . . . . .

The second secon

No. 1819 - Albert Lands Committee and Commit

لما كان المتصل يوجد في حد الحركة، لزم ان ينظر فيه وفي لواحقه فمن لواحقه التناهي ولا تناهي ، وقد نظر فيها في الثالثة . ولما كان المتصل خرورة ذا اجزاء لزم ان ينظر هل هو متشابه الاجزاء او مختلفها ؟ او هل بعضها مختلف وبعضها متشابه ؟ والمتصل كما قلنا هو ذو اجزاء فان كان متشابه الاجزاء فها فرورة منقسم الى ما ينقسم دائما . لانه ان انقسم الى ما لا ينقسم فاجزاوه مختلفة ، اذ كان بعضها متصلا وبعضها غير متصل . لان كل ما لا ينقسم بنهاية مشتركة فليسر بمتصل ، فها واذا لا تسمى جملته وجزوه باسم واحد بالتواطوء . وان كان مختلف الاجزاء فها موئلف مما لا ينقسم اذ لو انقسم بنهاية مشتركة لكان متصلا . وايضا فان المتصل هو اما ذو وضع كالاعظام او لا وضع له كالزمان . والمتصل يقال عليه عليها ما التقديم والتا خير ، وذو الوضع ما خوذ فيما لا وضع له . وانما صار ما لا وضع له متصلا بكونه متقوما بذى الوضع .

فنفحر اولا عن المتصل ذي الوضع فان لم يكن متشابه الاجزاء وهو الذي يلقب جزوء بلقب كله على التواطوء، فهو موالف ما لا ينقسم ولده وضع. فليكن الجسم المتصل اولا، فهو موالف من سطوح وهذه تنقسم فتكون موالفة من نقط وهذه لا تنقسم فتكون موالفة من نقط وهذه لا تنقسم اصلا. فقد يمكن ان يوالف مما لا ينقسم منقسم؟ / الورقة الرابعة والعشرو باء / فلننظر اولا هل هذا ممكن ؟

فاقول ان كل موالف من ذي الوضع فانما يكون بالتلاقي، والتلاقسي على ثلاثة انحاء ولا يمكن غير ذلك : اما ان يلقى الكل الكل او الكلل

<sup>(</sup>١) انظر وجه الشبه بين بداية ابن باتّجة وبادية ابن رشد في تعليقه على المقالة السادسة من كتاب السماع حيث يقول: لما كان قد ظُهر في حد الحركة المتصل . . انظر ابن رشد ، رسائل ، ص ٧٠

<sup>(</sup>٢) قارن اعلاه ص (٣) لا ، ساقطة من النعروهي في المهامش

البعض او البعض البعض، وظاهر من هذا ان كل ملاق فهو منقسم، لان ما له بعض فهو ضرورة منقسم، وكذلك ما هو كل فهو منقسم، لان كل كل فهو ذو اجزاء. كذلك ما لا جزاله لا يقال له كل ولا بعض وهذا معلوم بنفسه، فان قيل في شيئ كل فمن جهة ما يوجد ذا جزئ والنقطة ليسر لها بعض فليس لها كل، فالنقطة اذا لا تلاقي وايفا فان انزلناها تنطبق فليس يحدث شيسىء فكيف ان يكون متصلا ؟ المتصل فرورة اطرافه متباينة، فلا يمكن ان يقال بعض لبعض ولا بعض لكل فسي ضرورة اطرافه متباينة، فلا يمكن ان يقال بعض لبعض ولا بعض لكل فسي النقطة، وايضا فلو تلاقت على طريق التماس للزم ضرورة ان كيون لها

فاذن لا يتا الف من النقط متصل اصلا، ولا شيسى ما هو متصل مواف مما لا ينقسم وقد يلزم في هذا الوضع اشياء شنيعة ومحالات كثيرة، منها ان كل خط لا ينقسم بنصفين فلا ينقسم باي نسبة شئنا، بل انمسا يتقسم خط خطا بنسب مفروضة (٥) وكلها منطبقة، وترتفع المقادير للصم جملة

<sup>(</sup>١) الجملة بكاملها غير مقروئة في النص وهي اقتراح من عندنا.

<sup>(</sup>٢) ملاقاة ما لا ينقسم لما لا ينقسم من جهـة ما لا ينقسم هو انطباق .

<sup>(</sup>٣) غير مقروئة في النص وهي مصححة في الهامش.

<sup>(</sup>٤) أن ساقطة من النص وهي مضافة في المامش.

<sup>(</sup>ه) لتبيان ذلك ننقل هنا ما قاله ابن رشد في تعليقه على المقالة التي تعالج هذا الموضوع وهي المقالة السادسة (أو الكتاب السادس) التي نحن بصددها من كتاب السماع الطبيعي المتضمن ضمن الرسائل؛ في ايضاح هذا: وقد يمكن أن نبين هذا بوجه أعم وذلك أنا متى أنزلنا أن المتصل موالف مما لا ينقسم من جهـة التلاقي لزم أن يكون ذلك انطباقا فان ملاقاة ما لا ينقسم (من جهـة ما لا ينقسم) لما لا ينقسم من جهـة ما لا ينقسم هو أنطباق والمنطبقان بما هما منطبقان ومن الجهـة التي هما بها منطبقان ليس يحدث عنهـما عظم منطبقان ليس يحدث عنهـما عظم أصلا ولا هو مركب منهـما منقسم أصلا فلذلك ليس يحدث عنهـما عظم أصلا ولا هو مركب منهـما ألمهـندس وهي أن الخط يمكن أن يقسم بنصفين وأن قطر (الدائرة) يقسم الدائرة بنصفين . . . رسائل، ص ٢٢

<sup>(</sup>٦) الكلمة غير مقروءة تماما في الاصل.

ويلزم من ذلك ان يكون المنطبق بالطبع لا بالوضع فتكون المقادير اعدادا ولكان كل خط قسم فهو ذو عدد معلوم وكان يلحقه لم يلحق الزمان ان يوصف بما توصف به الاعداد والاحوال، فيقال في الخط انه كثير وقليلل وزوج وفرد . وكان يكون كل ذي عظم فهو ذو عدد محدود بالطبع لا يمكن ان يكون لا اقل ولا اكثر، الى ساير ذلك، فكل عظم فهو منقسم الى ما ينقسم دائما لاننا ان انزلناه عظما ينقسم الى مالا ينقسم تلاقى ملا جز له من طريق ما لا جز له ، فلذلك لا يكون من النقط خط ولا مدن الخط سطح ولا من السطح جسم فقد تبين امر المتصل ذي الوضع.

واقول انه لا يمكن ان يفضل متصل على متصل لا ينقسم، لانه لـو امكن ذلك كان المتصل الاكثر ذا جزئين احدهما المتصل المفروض والاخر لا ينقسم، فكان ما لا ينقسم جزء ما ينقسم، فيلاقي اذا ما لا ينقسم مــا ينقسم، ويلزم من ذلك ضرورة ان يلفى ما لا ينقسم ما لا ينقسم على طريـق التماس، وهذا محال، فكل متصل ذى وضع فهـو منقسم الى متصل ذى وضع.

<sup>(</sup>١) المنفصل في النبر ومصححة في المامثر.

<sup>(</sup>٢) المتصل غير ذي الوضع هو الزمان والحركة ٠

<sup>(</sup>٣) يوجد فراغ في الاصل موضع كلمة او كلمتين ·

<sup>(</sup>٤) "ساكنا" غير مقروءة في الاصل .

شيسى والسكون ليس بجز الحركة. وان كان (ز) غير (د) فبعد (دز) له طرفان (د) و (ز) و وكل ذي وسط فنقسم لانه ان لم يكن منقسما لقي ما لا ينقسم ما لا ينقسم على طريق التماس، فبين (د) و (ز) بعد (دج)، فيمكن ان نضع بينها مانقطة (ك) فتكون على بعد (دك) حركة وعلى بعد (كج) حركة، فتكون حركة (اج) ذات اجزاء منقسمة .

وكذلك اقول ان كل زمان فهـو منقسم لان كل زمان فبعضه ماض وبعضه مستقبل . فان كان زمان لا ماضى فيه ولا مستقبل فليس يمكن في\_\_\_ه حركة . فليكن زمان (١) غير منقسم وليكن يتحرك (ز) فيه على بعد (طل) وليكن اولا على (ط)، فلان زمان (أ) غير منقسم فلم يتحرك (ز) فيه كله على (ط). لانه أن كان في أوله على (ط) وعلى (ج) وقد تبين أن بين (ط) و (ج) بعد ضرورة لان (ط) لا يلقى (ج) لانها ينقسمان. فليكن بينهـما (ك) ففي آنات مختلفة كان (ز) على (ط) وعلى (ك) وعلى (ج)، احدها قبل الاخر، فما كان قبل (ك) فهـو ما في وما كـان بعد (ك) فهو مستقبل . فزمان (١) قد انقسم فان لم يكن في زمان ( آز) متحركا اصلا فقد كان ساكنا ضرورة الى ان يفنى به الزمان الذى تحرك فيه (ز) على بعد (طل) ، فيكون قد قطعه في زمان كان فيه كله ساكنا، وهذا محال . فان وضع في الزمان شيسى و لا ينقسم فليسريكون فيه حركة، وان وضحْ فيه حركة انقسم . وهذا الذي يوضع فيه ليس يمكن فيه حركة، اذ لا يمكن ان يا تلف منه زمان لان (٥) ان اعتلف منه زمان كان ذلك الزمان لا يمكن فيه حركة اصلا ولا سكون . ولكن هذا ما سيتبين بعد هذا.

وقولنا "آن" يقال على وجهين اما على التقديم فيما لا ينقسم، واما على

<sup>(</sup>١) كُلُّ في النِّر وعلى في الهـامش وهي اصح .

الته عير والتشبيه فعلى زمان يكون واسطته. هذا على ما تبين في ايساغوجي في حدود اصناف الكم، وذلك هو الان المستعمل عند الجمهر. وذلك منقسم بالطبع وانما صار غير منقسم بالوضع والذى نقصده نحن ها هنا الان المقول على التقديم .

فنقول: ان هذا لا يمكن ان ينقسم فانه ان امكن ان ينقسم كان بعضه ماضيا وبعضه مستقبلا وكان الان المقول على التائخير، وايضا فمن المعلومات الاولان الان لاماضي ولا مستقبل وانه نهاية الماضي وأول المستقبل. / الورقة الرابعة والعشرون باء / فاما ان شيئا بهانه الصغة موجود فبين بما نقوله، لما تبين ان كل زمان فهو منقسم الى ما ينقسم دائما، لم يكن للزمان لا اول ولا آخر، وهو جزء منه، فان فرضنا ان زمانا متناهيا فنهاية ذلك الزمان ليست جزءا منه، فنهاية،شيعى لا يواطىء التناهي في الاسم لانه ان واطاءه لزم ان يكون له نهاية،وذلك يمر الى غير نهاية.فنهاية الزمان ليست زمان وهي التي نسميها الان، فاما ان في الزمان شيئا بهاده الصغة فذلك بين مما نقوله؛ وذلك ان الزمان الماضي يتلوه المستقبل بهان لم يكن بينها فصل، فليس ماهن محدود ولا مستقبل محدود، (و)امكن ان يكون جزء من الزمان ماضيا ومستقبلاً معاً، وذلك محال، فهاناك فاصلة ان يغصل الماضي من المستقبل وهي الان. فاقول ان هذا غير منقسم

<sup>(</sup>١) ايساغوجي: من اليونانية وهو اقتباس باللغة العربية من كتاب المدخل الى مقولات ارسطو الذي الفه فرفريوس الصوري . . . يذكر ابن النديم في الفهرست ان ايوب بن قاسم الرقي هو الذي نقله الى العربية عن ترجمة سريانية ، ومها يكن من امر فان ترجمات كتاب فرفريوس قد تعددت في شكل ملخصات واقتباسات وشروح . . . . ويتناول كتاب ايساغوجي في المنطق المسائل الاتية باختصار: الحد والتعريف والقضايا او الحكم والتضاد والتناقض والقياس والجدل والخطابة والشعر والسفسطة . . . انظر دائرة المعارف الاسلامية (مادة) ايساغوجي )

<sup>(</sup>٢) نهـاية الزمان "الان" وليست زمان ، ونهاية الخط ليست خطا بل نعطة ونهاية السطح ليست سطحا بل خط ، ومن هنا قال أن النهاية ليست شيئا يواطيئ المتناهي والا لزم النهاية نهاية وهذا يذهب الى لا نهاية .

فاقول أنه لا يكون جزءًا من الزمان ولا ياءتلف منه، لان الزمان متصل الماضي في المستقبل او يكون ثلاث آنات معا، وهذا محال. وتكون اجزاء الزمان موجودة معا، فيكون عظماً أو يكون زمان لا ما فهله جولا مستقبل، وكمل قبله فهـو ماض. فيلّزم ضرورة أن يكون جزئ من المستقبل في الماضي أو من زمان ماض ومستقبل معا، وهذا محال لان كل ما بعد (ج) فمستقبل وما مستقبلاً، فاقول أن (ج) غير منقسم أصلاً، برهان ذلك أنه أن كان منقسما هذه محالات. فقد وضح أن في الزمان شيئًا غير منقسم أصلا وهوالان. ( فلیکن ) (آب ) زمانا ولنقسمه علی (ج) فیکون (آج) ماضیا و (جب الماضي (أج) وانما (أد) جزء الماضي . وكذلك (جب) لم يكسن فله اجزاء، فلنقسم (ج) على (ر) ف (جرر) من الماضي فلم يكن كــا كل المستقبل، بل كان المستقبل (بب)، لكذرا) فرضنا ان المستقبل (جب) فاذن (جد) من المستقبل ماض، وكذلك ترتب الامر ان بداءنا المستقبل، فيكون في الماضي جزء من المستقبل. فعلى الرتبتين يكـــ

شيئا واحدا او يبقيا اثنين متصلين ، فان بقيا اثنين متصلين وجبان يتصلا بغير ما به يفترقان، ليكون منهــما متصل، فان المتصل على ما قيل فهــو اواخر تتماس، والان کیس بدی وضع، لکن الان آن اتصل فان آخر وجب ضرورة آن یتلو آن آنا ولم یکن بینهسما شیسی، اصلا. فاما آن یصیسرا ياعتلف مما لا ينقسم متصل اصلاءالا أن أخذنا المنقسم ذا وضع. فأنا أن أخذنا لمسل ضرورة ذو اطراف متباينة وله وسط، فان كان ذلك فان الان يتصل بالان بجزءً منه ويفترق بجزء فتكون اطراف المتصل متباينة، وكذلك يلزم من والمتصل هو الذي اواخره متباينة، وقد بينا فيما تقدم انه لا

<sup>(</sup>١) (جزر) في النص وهي مستبدلة في المهامش به (جد) .

<sup>(</sup>١) كذا في الاصل .

<sup>(</sup>٢) والزمان في النص وهي مصححة في الهامثر

المتصل فيكون الان ذا جزآن فهـو منقسم،وهذا محال ٠/ الورقة الخامس والعشرون الف/

اع [ع] احد الاثنين ضرورة، وان كانت ضعفا تحرك (ز) في الان وهذا محال جزءًا من الاطول في جزءً مناسب له من الزمان فيقسم الان بانقسام الطول وايضًا أن وضعنًا (و) أسرع من (ز) أنقسم الآن الآول ضرورة . وأيضا وكل متصل متناهي . فهرو متناهي بشسى ؛ هو نهاية ، كالنقطة فسي فمسافة (ج) لما كانت منقسمة ضرورة كما بينا وكان المتساوى الحركة يقظع زمان، وكذلك تبين نظير الان في الحركة وهو نهاية الحركة لان الحركة نقط، وقد تبین انه محال. فقد تبین ان الان موجود وانه لا یا ٔتلف منه فتحركه مسافة (ج) في اقل من (آب) فان لم تكن السرعة ضعفا انقسـ وهذا ينقضُ ما وضع عليه وما عنو في الحقيقة . او يكون الخط موالف من وايضًا فلو وضعنًا مجموعها، وليكن زمان (آب) وليتحرك والان في الزمان وحال المتحرك فهما اليه يتحرك . الغط متصلة

كانت تاءتلف مما لا ينقسم فالزمان ياءتلف من آنات والخط من نقط، وبالجملة كاينة فاسدة فنهسايتاها حالان من احوال المتحرك. ولانه لا يتلو+ا+ مآ لا طرفيه فنهايتاه نقطتان وكل زمان محصل القدر فنهايتاه آنان وكل حركمة وهذا هو المبداء الذي يستعمله المهندسون، وهو المثبت في صدر كتــاب (١) اوقليدس • وبين كل خطين سطح وبين كل سطحين جسم وبين كل حالير لا تاءتلغه مما لا ينقسم وبيان ذلك شبيه ببيان الان فانها ان وقد بينا ان كل حركة هي متملة وانما تنقسم الى ما ينقسم، فاقول ينقسم ما لا ينقسم فلا يتلو+ا+ ما لا ينقسم مما له وضح ما لا ينقسم مما له وضع ولاحال في متحرك حالا ولا آن آنا، فكل نقطتين فبينها خلط المتصل ذو الوضح ما لا ينقسم ٥٠وكل ذلك محال . فكل خط متناه من

<sup>(</sup>١) اوقليد سن او اقليد س : صاحب جومطريا (البندسة) وهو اقليد س بن

في المتحرك حركة وبين كل آنين زمان، وبين من عدا ان الامر لما كان في متصل سرمدى، كان قبله زمان وبعده زمان، فهو ابدا مبدا ورمان ونهاية زمان، فلا يمكن ان يوجد الا وهو نهاية زمان ومبدا ومان، فلذلك اذا اخذناه وجردناه عن الزمان فانما اخذناه من حيث هو معقول مجرد في القول، وذلك كما نجرد كثيرا من الامور الطبيعية عن موضوعاتها، فلذلك تنشا شكوك كثيرة من هذا التجريب واغاليط كثيرة، وقد قلنا في ذلك في القول في جرم القمر وهل يماس فلك الاثير ام لا.

فاذا كان ذلك فظاهرانه لا تكون حركة على ما لا ينقسم، فليكن ما لا ينقسم (اب) فإن الحركة من شيسى الى شيسى ف(اب) مولف مما اليسه ولم منه، وليكن المتحرك (ط) وليكن ما بين (ا) و (ب) ، فإذا كان بينهما فهو متحرك، وايضا فإنه لا يكون شيسى قد تحرك من غير ان يتحرك واذا كان في (ا) يتحرك فيحتاج الى شيسى من (ب) يكون اليه يتحرك وشيسى من (ا) يكون منه يتحرك فيحتاج الى شيسى من (اب) يكون اليه يتحرك وشيسى من (ا) يكون منه يتحرك . / الورقة الخامسة والعشرون با / وايضا فليكن المتحرك علسى (ج) الذي لا ينقسم وليتحرك في زمان (ا) سوا كان زمانا او آنا . وليسكسن (ح) منه يتحرك في هذا الزمان او الان شيئا اقل من (ج) ، في منقسم واقول ايضا أنه لا يتحرك شيسى فيما لا ينقسم، فإنه يضطر الى أن يشمل ذلك الزمان على حركة وعلى انتهائها . فإن كان تحركه في جزء وانقضاوه في جزء

<sup>=</sup> نوقطرس بن برنيقس المظم سر للم سندسة المبرز فيها اقدم من ارشميد س وغيره وهو من الفلاسفة الرياضيين .

الكلام على كتابه في اصول المسندسة واسمه الاسطروشيا ومعناه اصول المسندسة نقله (الى العربية) الحجاج بن يوسف بن مطر نقلين احدهما يعرف بالماروني وهو الاول ونقلا ثانيا وهو الماموني ويعرف بالماموني وعليه يعول ونقله اسحق بن حنين واصلحه ثابت بن قرة الحراني ونقل ابو عثمان الدمشقي منه عشر مقالات . . . . قارن ابن النديم، الفهرست، ضبعه بيروت، ص ه ٢٦٠ — ٢٦٦

<sup>(</sup>١) غاية في النص وهي مصححة في المسامش.

<sup>(</sup>٢) الكلمات غير مقروءة تماما في الاصل.

<sup>(</sup>٣) "ام" في الاصل و'او' في الهامش.

حركته . وايضًا فانا نضع ذلك الذي هو غير منقسم (ج) ويتحرك فيه (ز) مسافة (ط)، سواء وضع ذلك الطول منقسما او غير منقسم. وليكن (هـ) العضف على ما يقوله ارسطو ابد يلزم عنه انقسام ما عليه الحركة وما فيسه ابطًاء فسيتحرث مسافة (ط) في اقل من (ج) في منقسم . فان هذا كل ذلك معا فهرو ذا يتحرك وقد انقض الحركة، لان الابطاء يقسم المسافة والاسرع يقسم الزمان. آخر فهرو منقسم . وان کان

الوجود، وأن كان قد تبين أن كونهاما بلا نهاية من جهاة ماهياتهما، وما لا نهاية افابظل (٢) وخوده معا بالفعل ، وانواع السرعة من المعقولات بل مثل حدّ الحدّ ، وحد الحد وما شاكله، فهـنه في المعقولات الثواني تشبه الحركة في المعقولات الثواني تشبه الحركة في الاشخاص و فما لا نهـاية هنا ليس معا بل انما هو بالقوة . والاسراع انما توجد انواعهـما بوجود نسب المتحرك الى المتحرك فيه فسي اذ كان الظول والزمان منقسمين ابدا. لكن كما انه يوجد اسرع حركسية وهي فعالاً (٢) فان الابطاء له . فاما وجود ما لا نهاية في المعقولات الثواني فانما ذلك بالتناسب، وقد يقول قاعل أن السرعة والإبطاء لا يكونان غير متناهبين فسي الاسرع يمكن فيه ان يتحرك في الان، والابطاء على ما لا ينقسم في المقدار الاول وليست مما يوجد بالتناسب، فيجب من هذين ان تكون متناهية، فلعل الحركات المستقيمة. وبالجملة فان الانواع متناهية ولا يمكن ان تكون انسواع الموجور غير متناهية،. فان المعقولات متناهية والحبيعة تاءتي بلا نهاية الان الا بنوع من انواع السرعة فقط لم يكن فيه حركة اخرى اسرع اوليست فاذا كان ذلك لم يستمر ذلك البيان بعينه . لكن ان كان لا يتحرك في

<sup>(</sup>١) فعلا أو مثلاء الكلمة غير واضحة تماما .

<sup>(</sup>۲) قارن ادناه ص

<sup>(</sup>٣) كذا في الاصل ولعله يعني:

تصورها ، لكن هذا الاسرع الموجود قد قضع مسافة ما في زمان منقسم . (١) فليتحرك +على + (١) على (بات) في زمان شيس اسرع فليتحرك +على + (١) على (بات) في زمان (ج) ، فلو كان شيس اسرع توجد . فلو وجدت كانت ضرورة اما تنقسم ولا تنقسم، او لم تكن ولا المكن لقطعه ضرورة في اقل، ولم يضع من اجل الزمان بل كان الزمان ممكنا، . فانما امتنع هناك وجود الاسرع من اجل ما فيه الحركة .

اشياءً ممكنة كما يتبع الممكن، ولم يلزم من القول ضرورة لو يرتفع وجود الاسرع. السادسة والعشرون الف/ ما تشكك به، وليس كذلك . لانه قد يلزم المحال ( ا ز ) بعدا ما وليكن ( ا ب )، والمتحرك الابتاء في هذا الزمان (اججب فاما ما يتبين به ذلك فعما اقوله : ليكن المتحرك الاسرع يتحرك في زمان غير ان ذلك ليس كذلك، فقد يظن ان بهـــذا يظهــر جل /الورقة فالاسرع سيتحرك ( أج ) في زمان اقل من زمان ( أز ) لليتحرك في زمان كنسبة (أ) الى (أه) وليس للزمان المنقسم الى ما لا ينقسم نسبة وكذلك بهذين لا وجه له ، فانه بهدا فقط ، او مرت أسنباب البط واسباب السرعة ترتب القول في الابطاء فيكون للخط الى النقطة نسبة . وايضا فان القـول الاسرع المسافة التي يقطعها في الزمان غير المنقسم في زمان نسبته اليه الى ما لا نهاية، لتناهت السرعة من اجل ما فيه الحركة، وهو محــال ( آ هـ)، فنسبة الحركة الى الحركة كنسبة الزمان الى الزمان، فسيقطع اذا ونسب اقسامها فسنبين بعد هذا انه لا يتحرك ما لا ينقسم ولا يسكن، فلا على ما لا ينقسم ولا فيما لا ينقسم، وان الحركة يلزمها التقسم ضرورة . والحركة والبعد والزمان في الانقسام متساوقة،

فحركة (جد ) كلمها على بعد (أب)، فلانها متساوقة فاذا كان بعضها الى يعش واحدة، اذا كانت الحركة غير مختلفة. برهان ذلكك لیکن بعد  $(\overline{+})$  علیه حرکة  $(\overline{+},\overline{+})$  ، ولنقسم بعد  $(\overline{+},\overline{+})$  علی  $(\underline{a},\overline{+})$ 

<sup>(</sup>١) ( - ١٠ ) ساقطة من النص ومضافة في المهامش،

( آق ) سكن المتحرك . لكن ان كان على ( أن ب ) متحركا، لان حركة (ج ه ) كان أزيد منه، فعلى نقطة (ب) سكن لكنه كان يتحرك للفضلة، فقد كان متحرك ساكنا . فحركة ( أب وتتناسب متحركا ساكنا . فحركة ( جد ) تساوق اجزاء هما اجزاء ( أب وتتناسب المتحرك على (هـ) فقد كان من حركة (جد) جزء، وليكن جزء (طل ورتبنا البيان ذلك الترتيب، لزم التساوق . وكذلك فالحركة والطول والحركة على (هـز) وجزء (ل ر) على (زب). فان لم يكن، فليكن جزء (ل ر بعد (آب)، فقد كان متحركا على (آب) وهو ساكن. وكذلك ان والزمان تتساوق في الانقسام وفي التقدير وفي التناسب اذا كانت غير مختلفة والزمان يساوق الطول بتوسط الحركة عليه، فان كان احدها متناهيا كانت تناسبها. ولتكن حركة (جدً) في زمان (آب)، فاذا نحن قسمناه مقصراً عن (زب) او زايداً عليه، فان كان مقصراً عن (زب) فليكن انقضاوء، على نقطة (ك)، ففي طول (أك) كانت حركة (جد) الاخر متناهية. فان كان غير متناه كانت الاخر غير متناهية .

المتحرك في موضع واحد مرارا كثيرة كما يعرض في المستدير . واما في الطول فلا يمكن ذلك فيه لانه ذو اجزاء موجودة معا . فان التناهي للمقدار بذاته المتناهي . فان كان احد ها غير متناه في القسمة كانت الباقية كذلك . وامما والتناهي يكون في القسمة وفي الزيادة، وفي هذين أيضا يوجد غير في الزيادة فلا يمكن ذلك فيها. واما في الحركة فيمكن اذا كانت في وللحركة بسبب المقدار، لكنه قد يكون لان اجزاءها معا ،،وللزمان بالحركسة بعد متناه / الورقة السادسة والعشرون با المرارا كثيرة . حتى يوجد

متساوقة ، ع ، ٩ ، ويقول ابن عب ويلزم عنه وجوده صرورة . يقول ابن رشد : العظم والحركة والزمان م في كتاب النفس: وما يفعل يساوق ما ينفع ر تساوق – مساوقة — أي مصاحبة ، قارن [[

<sup>(</sup>١) "اجزاء" ساقطة من النص ومضافة في الهامش (٣) "لانه" في النص ولكنه" في الهامش .

فالزمان والحركة اشد تشابها والزم تساوقا من الحركة والطول ولان اجزاء <u>ئ</u>. تلك ليست معا بل هي ابدا بالقوة وهي سبب ما لا نهاية . في الثالثة ان ما لا نهاية موجود بالقوة دايما . أ فاذا وجد بطُل جزئ . وكذلك الزمان فالموجود منه ابدأ بالفعل متناه .

فاما الطول فما يوجد من اجزائه فانه بالقوة . فلم يصب زينن فيما تنقسم بانقسام الطول، سواء كانت متشابهـة او مختلفة، فان البيان واحد غير (٣) انهـا لا تتناسب بنسب متشابهـة او مختلفة +، لكن ان تناسبت فبوجه آخر، ظنه لازما في قطع ما لا نهاية له حين قطع المسافة بانصاف غير متناهية والمحال الذى الزمه هو قطع ما لا نهاية في زمان متناه لم يلزم مما وضعه (٤) فان الزمان ايضا منقسم باقسام معادة لتلك الاقسام ، فان كانت تلك غير فالزم قطع ما نهاية ، والفراغ منه في زمان متناه اذ اخذ الطول منقسمـــ والزمان غير منقسم • وقد بينا ان الزمان منقسم بانقسام الحركة، والحركـ متناهية فاقسام الزمان غير متناهية .

وكذلك لا تكون حركة متناهية في زمن غير متناه، ولا حركة غير متناهية فسي حركة متناهية في طول غير متناه، والبرهان متشابه ليس بعسير على من تامله، زمان متناه، فان في ضعفه يكون اكثر منها، سواءً كانت مختلفة او متساوية، واقول انه لا يمكن حركة غير متناهية في طول غير متناه، على ان كله، كحركة المستدير زماني والبرهان على ذلك شبيه بما ذكرناه آنفا من انقسام الحركة . ولا تكون كلما في كله لا ان يكون جزو ٔها في

<sup>(</sup>١) قارن اعلاه ص

<sup>(</sup>٢) هو زينون الايلياني "ولد بين ٤٠–٨٥" فيلسوف تعلم على برمنيد س قارن ابن ابي اصيبعة منبقات الإطباء ، بيروت ، ٢٥٥ (

<sup>(</sup>٣) توجد فوقها علامة في الاصل تشيرالي انها زا

<sup>(</sup>٤) أي تعد وتعدر تلك الاقسام. (٥) متناهي في الاصل وهي مصححة في الهامش

متناهيا في زمان غير متناه. ويتبين ذلك بالاسرع والابطاء وبأن الحركة غيرالمتناهية،غير ذات الاجزاء المتشابهة ، انما تكون على طول غير متناه،. ما لا نهاية له اكثر مما لا نهاية له . وكذلك لا يقطع والطول المتناهي الحركة الواحدة عليه متناهية في زمن متناه .

وبين / الورقة السابعة والعشرون الف / أن الحركة عليه من جهسة أنه بعد والبعد طول ما، وبين أن البعد هو من المضاف. والخط كم متصل فهسل المعركة على الغط من جهسة ما هو خط او من جهسة انه بعد ؟ (طَ) وليكن مكانه (جب) فبين انه مطيف به لان ابعادهما واحدة بعينها. ر١) وما لا ينقسم يقال بالاطلاق اذا كان فيما من شاءن جنسه ان لا هو خط فليس بين شيئين، لانه يقبل الزيادة من جهـة انه خط الي ما لا ما بين في مواضع اخر. واما ان وضع بعد لا نهساية له فقد وضع المتناقضان، لانه ان وضع غير متناه فليس بعداً أصلاً، لان البعد كما قيل بذاته غير متناه،، كما قلنا قبل . وانما يتناهى من اجل شيسى، آخر على نهاية ويوضع بالقول الى ما لا نهاية، فلا يلزم عنه نقيض ما وضع لانسه فان اجزاء المكان انما يبعد بعضها عن بعض باطوال الجسم كما قيل في في المكان . وليس بين (ط) وبين بسيط (جب) شيئ اصلا عده او لم يعده . وكل متحرك حركة نقلة فهسو في مكان . فليكن المتحرك بعد مثله ولا اعظم منه، بل انما يقسمه بعد طوله اقل من ذراعين، سواء لان طرفه الواحدلم يبعد من شيعي اصلام، فقد وضع بعد لا بعدله . ما بين اثنين . وان وضع غير متناه من ناحية واحدة فليس ايضا بعدا، ينقسم كالنقطة والان واطراف الحركات. ويقال بالاضافة على ما هو منقسا ٠٠٠ ا ا ا بذاته، غير انه لاينقسم بشيسيء ما . فان بعداً طوله ذراعان لا يقسم لانه من جهسة انه بعد فهسو غرورة بين شيئين وروالخط من

<sup>(</sup>١) جسمه في النص وجنسه في الهامش.

لانه المكان الاول كما فرض. فظاهر ان (جب) لا يقسمه (ط) اصلا، ولا ينقسم الا باصفر من (ط) ، فاما كيف ينقسم باصفر من (ط) هل المتساوى واحدا بالاتصال كالما والم الله والقدح، اذا كان في القدح ما وهوا فكانا واحدا بالتلاقي ، فقد فحص عنه في فير هذا المكان . فاذا لا يقسمه ابدا الا جز ل (ط) او مساو ل (ط) ، ولا يقسمه غير جز فانه لو قسمه فانما كان يمكن ان يقسمه جسم لا يكون جزء الشيهيء لو كان الخلاء موجودا، وقد تبين استحالة وجوده. وعسى الا يقسمه الا جزء (ط) فان المكان ان كان وجوده في موضوع وكانت صورته الاين وقوامه المكان به فقد تبين انه لا يوجد شخص من اشخاص العرض في موضوعين اصلا . فان العرض يصير شخصا آخر بان يكون الموضوع آخرا وبان لا يكون في زمان متصل بل في زمان آخر ، بان يكون كل واحد من اشخاصه في زمان آخر كما قيل ذلك في الحركة الواحدة، ولا مكان واحد الا وهو اين بالفعل لجسم ، ولو وجد ذلك لكان خلاء وكان المكان بما يوجد بنفسه، فإن المكان ليس / الورقة السابعة والعشرون باء / بسيط الرصاص اذا اتخذت منه قناة فيكون بوجود الرصاص كما يوجد بسيطه الحاوي،. بل انما هو مكان للماء الجارى فيه، فلذلك ينسب الى الماء ولا ينسب الى الرصاص. وقد لخـــص القول في هذا في غير هذا المكان .

فليقر الامر على ان المكان لاينقسم الا بانقسام المتحرك . فبين انه ينقسم بالقوة اذا كان المتحرك واحدا . فانه ان انقسم المتحرك بالفعل صار المتحرك واحدا بالتلاقي . ولما كان المتحرك انما يتحرك من مكان الى مكان ، فكان كل مكانين فبينها جسم لانها بسيطان . فكل بسيطين فبينها جسم كما بين كل نقطتين خط، كما تبين قبل . فولا مكان واحد

<sup>(</sup>١) كذا في الاصلوالارجح ان عبارة لـ(ط) زائدة .

مكانا من طَريق ان المكان بسيط لا من طريق انه ذو اين . وان كان الضرب السادس من الصنف الأول من ضروب البراهين المرتبة في برعان ابي تمكن حركة كل مكان اول ، كما لا تكون حركة على نقطة ولا على سطح من الجهسة التي لا تنقسمفيهسما . جسم، وهدنا برهان مخلق يعضي السبب والوجود معا . وهو موتلف فسي مكان يلي مكانا فقد يلي بسيط بسيطا، وهذا محال . فكل مكانين فبينهما (١) فاذا كان ذلك فظاهر انه لا يتحرك متحرك على مكانه الاول ولا

، عن رجر معه . وارسطو يستعمل ما لا ينقسم تارة بالإطلاق، وذلك في اول القول السارس عداد ا وفي سواداً ، فيجمعهم الكله الفي قوله لا ينقسم، اذا كان ذلك من اجل انه لا ينقسم،، وبم ــذا يكون القول طبيعيا . فاما ما لاينقسم في المتحرك تبين له أن الطبيعة مبداء جسماني . ولما كان المتحرك يتحرك من أيسن ذات طبيعة . وقسد كان طول ذلك الجسم بعدا ، وإن لم يكن كله كذلك . واعني بذلك الجسم وتارة على الجمين ويستعمل على هذا وعلى حال المستحر في الاستحالة ذلك الجسم ـ فان كان من شاءنه ان ينفصل حتى يكون كل جزء منقســما الى اين آخر، وكان كل اين فهسو مختص ببسيط، فهسو يتحرك من بسيط فهسذا القول فيما لا ينقسم دو خاص بالعلم الطبيعي وجزئ منه الى بسيط، وكل بسيطين فبينه سما جسم، وكل جسم فهـو متصل بمكان فانما استعمله ليبين مبداء الحركة ، والنظر فيه طبيعي . لانه ان كانت نقطة تتحرك ففيها مبداء حركة ومبداء سكون، فهاي

<sup>:(</sup>١) يصني الفاراب في كتابه البرهان او انالوطيقا الثانية . ومن الواضح ان ابن با جة يكن احتراماً بالفا لابي نصر ويعول عليه في كتبه تعويلاً رئيسياً .

<sup>(</sup>١) فيها في الاصل.

<sup>(</sup>٣) يعني المقالة السارسة

٤) كلمة مبداء "ساقصة من النص ومضافة في المسامش ٠

البسيطين، جسم او طول في جسم، لا بعد الا باشتراك الاسم. فانه ازا تتقدم الحركة على (طز) والحركة التي على جزئ ليس هي اول حركة (آب) انها أن كانت متعلمة سرمدا فذلك بين، وأن كانت حادثة، فلتكن جملة والبعد هو طول جسم منقسم يمكن ان يصير في كل جزء منه بسيط يكون مشتمل على أول . وما له جزء أول فذلك هو المركب كالحافظ، فأوله الأساس؛ المقدمة الكبرى اعنى قولي : كل متصل ليس له جزءً اول ولا آخر، يتبين انه للخط جزء اول ولا جزء آخر، فكان ذلك للحركة وللزمان، . وكان من اجل وبالجملة فليس للمتحل اول، وانما كان يكون له اول لو كان منقسما الى ما حركة (آب) على (جدر) فحركة (آيد) غرورة على جزء من (جدر) فلتكن على جزء من (جدر) فلتكن على جزء من (جدر) (اباً) حركة حادثة ولتكن على (جوراً) وليكن اولمها (اهماً). فلان متصلة وكل متصل فم-و منقسم . فليس للحركة جزء أول ولا أخير . برهانه قيل له بعد فمن الجهــة التي بهـا يتخيل عليه حركة وانقسم بالتوهــم. لم يكن ذلك اولا على التحقيق والتقديم،بل انما صار اولا من طريق انــه لا ينقسم ، لانا أن وضعنا له أولا وكان ذلك منقسما لم يكن ذلك منقسما ايناً. / الورقة الثامنة والعشرون الف/ فالاين اذا تابع للحركة والحركس والحيوان واوله القلب او ما يقوم مقامه • وبشبيه هذا البيان وبمثل هذه الذي يوضع مكان الذي شائنه ان يتحرك بين ما منه وبين ما اليه يتحـ ليس للحركة جزئ آخر ولا آخر بعده . . وانما كان ذلك لاجل انه ليس د الميا كان ذلك او قسراء امكن الا يتحرك او امتنع ذلك فيما بين ن لك بعد . الزمان التفير جملة . وسنبين

<sup>(</sup>١) "جر" في الاصل .

<sup>(</sup>٢) يقول ابن رشد: فاما انه ليس يمكن ان ناخذ اول حزء من الحركة فدلك يظهر على هذه الجهة لا يخلو ان يكون د لك الاول منقسم فان كان منقسما فليس باول وايضا . . . فليس جزء اول بالطوالا ساس في البيت . . . . فليس باول وايضا . . . فليس جزء اول بالط

ولما كان كل بعد فهو متناه والنهاية في لسان العرب انما تدل على ما فيه يتم المتناهي . فتدل ابدا على الاخر ولا تدل عندهم على العبدائ ،من حيت هو مبدائ . بل ان دلت فمن حيث توجد عليه حركية من الطرف الاخر. وكان الطرف يستعمل في لسان العرب عليها معا وعلى آخر الشيلى، فنا نستعمل عوش النهايات الاطراف وتختص به النهاية لا اجزاء الشيلى، اذ لم يكن للحركة جزئ بفههو طرف . فاقول ان اطراف الحركة وهي ما منه تبتدئ وما به تنتهلي غير منقسم . فلتكن حركة الحركة الجن منقسم . فلتكن حركة برهانه: ليكن منقسما وليكن احد قسميه (اج) وليكن على المتحرك (هب) برهانه: ليكن منقسما وليكن احد قسميه (اج) وليكن على المتحرك (هب) اذا كان على (اج) كان يتغير وانما تغير اذا كان (جب) ، فليس (اب) على (د) لم يكن (جب) اجزاء ما تفير اليه،ولكن (دب) . فان كان (حب) منقسما ميكن تغير في جميع (اب) بل وقف على (ا) ، فلم يصل الى (ب) لم يكن تغير اصلا . فآخر ما يتغير اليه المتغير هو غير منقسم اصلا بالطبع . وكذلك يلزم ان يكون في المنقسم بالإضافة المذكور قبل .

فنقول ان آخر ما ينتهي اليه المتحرك في المكان فهو غير منقسم به، فان امكن فليكن منقسما به، وظاهر انه اعظم منه و فليكن المتحرك (هي ومكانه الاول (اب) وهو مساوله لانا وضعناه / الورقة الشا منية والعشرون با ولا ما اليه قبله ينتهي بحركة (هي) فان امكن فلتكن نهاية (هي بعدا اعظم منه ولتكن (در وناخذ منه مثل (اب) وليكن (دهي اصغر من (در ون ونجعل (هز مثله فسيكون ضرورة وليكن (دهر مكانا للمتحرك الذي هو (هي) وكذلك يكون بين مكان (د ط) ومكان (طرز) امكنة لا نهاية لها بالقوة وفليكن (جم) مثل (دط)

<sup>(</sup>١) الجملة من بداية: وتختصبه النهاية، ساقصة من النص ومثبتة في المامش.

شها لا متحركا شار اليه محدود لانه يسكن فيه (هـ) زمانا ما . وكذلك بمـنه التبينات ينفسه . فالاين الذي هو آخر حركة (هـ) هو في مكان غير منقسم الا انه سيكون للمكان بين ( رَ زَ ) امكنة غير متناهية بالقوة يمكن ان يتحرك فيه يلا ساكنا، فليس ( لا ز) آخر ما يتحرك اليه ( هـ) بل ( طَزَ) الغيسر منقسم به،وانما كان آخرا من قبيل ان مكان (طز) آخر فلم يكن آخرا (۱) اذن لم يكن ولا في ره) وان يسكن (به)

بعينها يتبين أن مبداء الحركة غير منقسم . (٢) ولما كانت كن حركة فهسي في زمان وكانت متصلة، فاقول أن هذا غير موجود لانه لا يوجد الا بوجود المتحرك. وان كان شيسىء من الحركة المبداء غير موجود اصلا، وذلك انه لا ينقسم ولا يمكن فيه تفير . فليكسسن من غير متحرك، فالمتحرك لا يكون فيه الا في الان، ولا يكون فيه في زمان المتحرك (هـ) على بعد (ج) ويتحرك من (ب)، فاقول ان (ب) طرف متحرکا من (٠٠) فلذلك لا يمكن ان يوجد ولا يشار اليه وانما كان ممكنا ان يشار اليه لو آن آخر وكونه خارجا عن ﴿بَ) في آن آخر . لكن بين كل آنين زمان كما كان آن يتلو+ا + آنا ، فكان يكون آخر السكون آن . وكونه في (بَ) فسي ستحرك و (هـ) ايضا اذا كان قبل (ب) فسيكون سياكنا فيه . فهواذا تبين ذلك ،فر $\overline{(\cdot,\cdot)}$  نهاية مشتركة وهي نهاية السكون ومبداء الحركة فان لم يكن كذلك وكان م $\binom{\gamma}{\delta}$  فيه مبداء الحركة شيئا، نقطة او سطحا و خطا او مكانا غير منقسم، ونهساية السكون آخر غيره فسيكون بينه خط او سطح او بعد ما ، وليكن (هـ) ساكنا في (١) فسیکون بین (آب) بعد ، و (هـ) اذا کان فیما

فيها من الاجتهاد ٤. 8 (١) الاحرف غير مقروءة تعاما

<sup>(</sup>٢) الآن في الاصل

<sup>(</sup> ٣ ) "ما "ساقطة من النص ومثبتة في المامش •

<u>د</u> د يفني فيه زمانا ساكنا . واما (هـ) فانما يوجد في الآن فقط وشو مجانس زمان بل هو في الآن . فالشيسى، في الان غير ساكن ولا متحرك فلا يلزم فيه محال ان يكن الشيسى، غير متحرك ولا ساكن، فان الذى لسسزم عليه (زَ) . وكل آن يفترفي على زمان الحركة بعد الآن الذي عليه فبينا وبين (خَ) زمان . فاذا كان (هَ) في آن (طَ) فقد كان تغير قبــل (ط) كان فيه (هـ) غير متحرك ، فغي زمان (زط) كان فيه (١) غير لما اليه الحركة و ( هـ ) فيه غير متحرك ولا ساكن، لانه ليس هو فيه فــي ક \_ • آنا . ففي كل ما كان بعد (ز) فيه (هـ) غير ساكن وكل ماكان قبــــ هذا الان ابتداء (هم) بالحركة. فان لم يكن في (ز) سيكون الان الذي هو مبداء حركة (ط) . فبينهــما زمان ضرورة لانه لا يتلو+ا+ آن ساكن ولا متحرك وهذا محال ، ولا يوجد ايضا آن يتلو+ا+ الآن الذي ف ( آ ) نهاية مشتركة، وليكن زمان سكون ( هـ) عليه ( ١٠) ونهاية بعد (آب) ساكن ومتحرك معا او غير ساكن ولا متحرك، وهندا ذلك، فلا يمكن أن يوجد ذلك الأول كما وجد آخر الحركة، لأن قبل من المحال ان ارتفع السكون والحركة في زمان بين آنين •

فلذلك يقول ارسطو ان اوّل الحركة غير موجود ولا مشار اليه و لا

بل بينه—ما منقسم،. والانات مختلفة وبينهسا زمان، وقد تغير المتحرك ووجد يسكن عليه، فالسكون متصل . وان كان فيما اليه التحرك فقد سكن فيمــا اليه يتحرك قبل ان يتحرك . وان كان تحرك فليس ذلك الذى تحرك واحدا يسكن عليه فان ذلك هو بعينه ومن حيث هو ذلك الشيسى، الذى كــان جزءً من الحركة منقسماً ، وليكن ذلك طرفا أول، وهذا كله محال . وكذلك يرسم الا بهــنا، لانه لا يمكن ان يسكن عليه شيــی ٔ . فان امكن ان

كذا في الاصل  $\widehat{\phantom{a}}$ 

<sup>(</sup>١) "يكون" في الاصل

ان كان (ه) ساكنا في مكانه الاول وابتداء منه يتحرك، فليكن على مكانه الذى سكن فيه (١) الذى سكن فيه (ج) فان لم يبداء منه ابتداء من مكان آخر يتلوه، وليسس يمكن ذلك فقد قابله انه ليس يتلوبا + مكان مكانا الا بان يكون جزء منهما مشتركا. فعند ذلك يمكن ان يتلوبا + (٥) ويتصل به، وقد تقدم بيان ذلك.

لكن قد يتشكك متشكك فيقول ان في (ج) كان ساكنا ثم كان منه مبتديا للحركة وانه واحد متصل الزمان فكيف يمكن ذلك ؟ ويحتاج اذا كان ساكنا ان يكون من المكان بنسبة واذا كان متحركاً ان يكون اينا لله بنسبة اخرى، فقد كان في (ه) الى (ج) نسبتان مختلفتان معا ؟ وايضا فيكون مكان واحد غير منقسم هو ما منه وما اليه وما فيه . فاما ما منه وما اليه فكذلك كل متوسط فانه على ما منه وما اليه لانه ما اليه بالاضافي الى مامنه تحرك اولا وما منه بالاضافة الى ما اليه يتحرك اخيرا . واما ما فيه فان الشيسي عكون في المكان على نحوين : اما في زمان فيكون ساكنا واما في الآن فيكون في التحرك . فان كان في نهاية زمان الحركة فقد واما في الآن فيكون في التحرك . فان كان في نهاية زمان الحركة فقد كان قبله متحركا ، فان المتحرك الحركة الواحدة سوا كانت استحالة او نقلة مستقيمة او دورة واحدة يقال فيه انه واجزاو ه (في) الآن على خلاف ما كان قبل ويكون بعد . والساكن يقال فيه انه واجزاو الان على خلاف ما كان قبل ويكون بعد . والساكن يقال فيه انه واجزاو الان على ما كان عليه قبل الان كل ساكن فقد سكن وكل متفير فقد تغير قبل كما سنبين

(

<sup>(</sup>١) في الاصل (بح)، وعبارة "فان" بعد ذلك مكررة في النصوفي الهامش.

<sup>(</sup>٢) "منه" في الاصل.

<sup>(</sup>٣) قارن اعلاه ص

<sup>(</sup>٤) "اينه" في النص وّانه في المامس.

<sup>(</sup>٥) في الاصل اشارة تشير الى خلل في النص تبدا عنا وتنتهي بآخر الجملة.

بعد هذا . (1) فغي الان الذى هو منتهـى الحركة يكون بفيه بالشبى واجزاوه على خلاف ما كان عليه قبل، ويكون بعد هو واجزاوه على اينه اي على حال واحد . (٢) وكذلك زمان السكون اذا أخذ عليه آن في وسط فما (٣) / الورقة التاسعة والعشرون با و / كان فيه الشيـى واجزاوه علـنى مثال ما كان عليه قبل ، ويكون كذلك في آنات ، ونهاية السكون وفيـه الشيـى واجزاوه على مثال ما كان قبل ، ويكون فني كل آن بعده علـس الشيـى واجزاوه على مثال ما كان قبل ، ويكون في كل آن بعده علـس خلاف ما كان عليه في آنات . وظاهر ان هذا في الانات المتوسطة بالعرش، فاما في الآن الذى هو نهاية السكون ومبدا الحركة أو نهاية الحركة ومبدا الشكون فبالذات، ومن وارد وهو المحرك . ولذلك كان في ذلك الآن من قبل بحال ثم صار في الآن الآخر بحال اخرى ، وتفيرت النسب وتبدلت نسبة بعد نسبة اخرى . لكن هذه وان لم تكن تغيرا فهـي عن تغيـر، من تبل نالك التغير في شيـى آخر . ويكون للنسب تغير تابع لتغير، فلذلك تكون في الان وكذلك فسادها . والنسبة الطارئة هي في الشيـى ، وتلـك تكون في كل اجزاء ما عليه الحركة . فالمبداء يجب ان يحد بمـا فيه لابما فسر فيه ، فالمبداء في الحركة .

فقد يسائل سائل عن المنتهلي أهو من السكون ؟ فان لم يكن وكان منسوبا الى الحركة، فكيف ذلك ؟ اما الان الذي فيه انتهلي فهسو

{

<sup>(</sup>۱) قارن ادناه ص

<sup>(</sup>٢) يوجد موضع عدة كلمات غير مقروقة تماما في الاصل.

<sup>(</sup>٣) او فيما وكلمتي (وسط فيما) ممسوحتين في الاصل .

<sup>(</sup>٤) الان هو نهاية الحركة وبدا السكون او نهاية السكون ومبدا الحركة، قارن اعلاه السطر الاول: الآن الذي هو منتهى الحركة:

<sup>(</sup>ه) يقول ابن باجّة في كتاب النفس: ولما كان كل تكون فهو اما تفير او تابع لتفير على ما تبين في السماع٠٠٠ ص ١٨

<sup>(</sup>٦) كذا في الاصل .

على ذلك هو كمال الحركة. والسكون عدم، وليس للعدم طُرف الا بالزمان منسوب اليهما . واما الان الذي عليه سكن فالى الحركة ، لان كون الشيسى السكون ، فلذلك يقول ارسطو: أن المبدأ، غير موجود أصلا لانه نسبة توجد . (٢) ولا «وحان، فلذلك مبداء الحركة ونهايتها منسوبان اليها لا السي

في الان بين ما بالقوة وما بالفعل ١١٠ وقد بان ان ثاوفرسطس و ثامسطيوس انكرا ما لا منكر فيه، بال ما هو جار مجرى الطباع ، وبان بعد غور ارسطو في منزعه على عادته وعوايدهم معه في غير هذا مما دو مشهسور في الكتب المسطرة فيما يناقض (٦) به هذا الرجل ارسطو ، وتابعه تامسطيوس واما الاسكندر فاضرب في تفسيسره عن تشکك ثاوفرسطس ولم يعرض له، وكان يجب على ( اى ) حال ان يذك ويقول ما يراه فيه ، ولسنا نجد ذلك في شرحه .

<sup>(1)</sup> أي الى السكون والحركة .

<sup>(</sup>٢) ابن رشد: يقول ارسطو ليت شعريان نهاية الحركة موجودة ومشار اليها ومبدأ عا غير موجود ولا مشار اليه . . . ص ٦٨، انظر ايضا اعلاه ص

<sup>(</sup>٣) احد تلاميد ارسطاليس وابن اخته واحد الاوصياء الذين وصى اليم الإسطاليس وخلفه على دار التعليم بعد وفاته ...<u>الفهرست</u>لابن النديـ طبعة بيروت، ص٢٥٢

<sup>(</sup>٤) وكان كاتب ليوليانس المرتدّ الى مذحب الفلاسفة عن النصرانية بعــــ جالينوس وفريوس الاولة والثانية والتائية والرابعة ونقل ذلك بسيل ولا بي بشر بن متى تفسير تفسير تامسطيوس لهذا الكتاب بالسريانية وهو موجود سرياني ببعث من المتال المقالة المتالية وهم موجود سرياني ببعث من

<sup>(</sup>٥) مليعنيه هو: طن تامسطيوس وتاوفرسطس ان الابتداآت تجرى مجرى النهايات وتحن نقول ابن رشد: ويحن نقول ابا ان هذا القول صادق على المقتصل ذي الوضع فذلك مما لا يشك فيه كالحال في الخط واما الحركة فلما كانت ذات وضح وكان المبداء انما يقال فيه كالحال في الخط واما الحركة فلما كانت ذات وضح وكان المبداء انما يقال الله الإضافة الي ما هو له مبداء فكيف يمكن ليت شعرى أن يوجد مبداء ما لم يوجد بعد او يشار اليهاللمء الا ان نضح أن مبداء الحركة حركة وهذا مدفوع فان النها بسطح والمبداء غيرما شو له مبداء وزيانية ولذلك ليس مبداء الخط خطا ولا مبداء السطح مسطحاً حمل شو له مبداء السطح المسطحات ولا مبداء السطح المسطحات ولا مبداء العمل المسلحة المسطحات والمبداء السطح المسطحات والمبداء المسطح المسلحة المسلحة

<sup>(</sup>٦) هو الاسكندر الافروديسي وكان في ايام ملوك الطوائف وراى جالينوس واجتمع=

· · ·

ينقسم، كذلك فبينه سما بعد فقد تغير ازا (هـ) على بعد (بر). فانما كان يمكن ان يكون المتفير لم يتفير لو تلا ما لا ينقسم ما لا ينقسم. وكذلك ما هو ذاهب يتفير فسيتفير، فليكن (هد) متغيرا على (بج) الى (ج) فان کان هوذا یتغیر،فلم یصل الی (ج)، لانه لو وصل (الی) (ج) لم فلم يتذير، ولكن قد تذير فهرو ضرورة فيما بينه سما، فليكن على ( 1 ). و لا حركة حادثة فله ذلك . ولما كان كل متفير في زمان ولم يكن للتفير جزئ عما كان فيه فقد تذير . وليكن ما عليه يتذير (بد) فان كان على (ب) يتلو+ا+ ما لا ينقسم على ذينك الوجئ-سين / الورقة الثلاثون الف/ ما لا وهنالك استبان ان كل حركة حادثة فتتقدمها حركة،وكل متحا فاقول انه قد تذیر. فان کان لم یتذیر فی سو فیما کان فیه، لکن قد یکن هونا یتفیر، الا لو کان الان یتلو+ا+ الان فبینہ۔۔ا بعد (۱) فیہ ۰ هـو طَرف، فكل ما يتفير فقد تفير . برهان ذلك، ليكن

عدى ان شرح الاسكندر للسماع كله . . . الفيرست، ي ٢٥٢ – الكارم على عدى ان شرح الاسكندر للسماع كله . . . الفيرست، ي ٢٥١ – الكارم على عدى السماع الطبيع الإسكندر وهو قطان مقالات قال محمد بن اسحق الطبيع الموجود من ذلك مقالة وبعدن الاحرى وبقلها ابوروح الصابيس في مقالتين والموجود من ذلك مقالة وبعدن الاخرى وبقلها من السرياني الي الغربي واحده وبقلها من السرياني الي الغربي واحده وبقلها من السرياني الي الغربي واحده وبقلها من البرياني الي الغربي الي الغربي المقالة الرابعة وحدى النائدة الي الغربي الكارم في الزمان ونقل ذلك قسطا إليائة الي العربي من عدى والمقالة الإولى والثانية وبعدى الثائدة الي المقالة الكارم في الزمان ونقل ذلك قسطا والخاهر الموجود من نقل الدهشقي والمقالة الرابعة الكارم في الزمان ونقل ذلك قسطا والخاهر الموجود من نقل الدهشقي والمقالة السابعة في مقالة واحدة والموجود منها النصف واكثر قليلا والمقالة السابعة في مقالة واحدة ونقل ذلك قسطا والخاهر الموجود منها الوارق مقالة واحدة والموجود منها المقالة واحدة والموجود منها المقالة واحدة والموجود منها الموجود منها الوارق مقالة واحدة والموجود منها النصف واكثر قليلا والمقالة المابعة في مقالة واحدة والموجود منها الوارق مقالة واحدة والموجود منها الوارق الموجود منها الوارق والمقالة الثانانية في مقالة واحدة والموجود منها الوارق والمقالة المابعة في مقالة واحدة والموجود منها الوارق والمقالة الموجود منها الوارق والمقالة واحدة والموجود والمقالة واحدة والموجود والمقالة واحدة والمودود والمقالة واحدة والموجود والمقالة واحدة والموجود والمقالة واحدة والمودود والمودود والمقالة واحدة والمودود والمقالة الوارق والمقالة واحدة والمودود والمودود والمقالة واحدة والمودود والمقالة واحدة والمودود والمقالة واحدة والمودود والمودود والمودو

<sup>(</sup>١) الكلمة غير مقروءة تماما في الاصل

وندك الإمروب (٢) أبن رشد: وقد بقي من مظالب هذه الرسالة أن نبين أن ما يتف يتخبر فقد تغير وانما كان قد تغير فقد كان من قبل يتفير وكذلك الا السكون وأن ما لا ينقسم فلا يتفير وانه ولا واحد من التفاير غير متناه الاستحالة ولا في العظم ولا في الاين من جمهة ما الحركة فيه غير مستقيم

متى مات الميت اقبل ان يموت او بعد ان مات ؟ فان كان مات قبل ان فان الموت انما يكون في الآن . ولما كان كل متحرك فمن شيسى، الى شبعى يموت فقد مات وهو حي وان كان مات بعد ان مات فقد مات وهو ميست فاقول ان المتحرك اذا تحرك فهـو فيما اليه تحرك،. وهذا كبيّن فيمـ (١) كتبناه في المبداء قبل هذا . فمن ذلك يوقف على المذالطة في التشكك القديم المشه—ور

بيانه بان يقول: ان المتغير الما ان يكون تراكم التراى وارسطو يعتمد

د د رج) یسخن و (ب) یبرد فیصیرا فی متوسط مشترك یتفیر كثیر منه، ثم هسو الیه . ولذلك متى فرضاً (بَ) بردا و (جَ) حرا و (هَ) متوسطًا ،وكان وقد تغير، فمـو انما تغير الى ذلك الوسط ومن ذلك الوسط الى المفروض عليه . فاقول انه لا يكون فيما اليه ولا هو فيما منه ،فسيكون في غيرهما ٠٠ نلك فيما لا وسطله، مثل الموجود ولا موجود، فان ( هـ) ان كانفارق ومفارقة او يكون كل متخير فهــو تارك او مفارق . والمفارقة والترك انما هماً فيكون حركتان متشافعتان، لكن فرضنا ليس في شيسي؛ وسط . وابين م المستحيل وبالجملة التحرك في الاوساط فانما هو في الاوساط بما هي •-والمفارقة او تكون المفارقة لازمة له • واما ان يكون كل تغير فهــو ترك الوجود في-ولا موجود وان كان فارق لاموجود في-و موجود بعد مبداء التكون . فالمتكون بعد هذا الفساد موجود والفاسد لا موجود . واما بیث موجودین لا بین موجود وما لم یوجد ، فبین ان المتغیر یفارق يوجل

فنقول ان ما هو ذا يتغير فقد تغير فذلك ظاهر من قبل الزمان والعظم فمن البين ان ما قد تغير فقد كان من قبل يتغير فيا كان يمكن ايكون ما قد تغير قد كان من قبل لا يتغير لو تيكون ما قد تغير قد كان من قبل لا يتغير لو تينقسم ما لا ينقسم ٠٠٠ ص ٩٠ – ٩١

<sup>(</sup>١) قارن اعلاه ص

<sup>(</sup>١) هو في الاصل

(هدج) ، واما كيف ذلك ، فاذا تبين ان لكل متحرك محركا وضح ذلك اذا تبين امر المتحرك . من البرد (به) وهو من الحر

يكون في موضوع وليست من الامور الموجودة بذاتها، والموضوع يتحرك بوجود الحركة فيه، وفان التحراف هو وجود الحركة في المتحرك . فواجب ان ننظــر فهسنه هي المطالب التي وضعها ارسطو في الحركة مجردة، مسن حيث هي حركة طبيعية كانت او قسرية . ولما كانت الحركة فيما ونطلب فيه تلك المحمولات والسبب هل هي او ليس هي ؟

فاقول ان كل متغير فهـو منقسم، / الورقة الثلاثون باء / وارسطـو اليه فقد تغير،، فلم يبتق الا ان يكون بعضه في هذا وبعضه في ذلك. بينه بأن قال كل متغير فهـو من شيـي والى شيـي والى كيون رايًا انهسم مستكرهون القول، والذي صرفوا اليه تشككههم هو انه حكم باطلاق (١) كله بما منه او كله فيما اليه او بعضه في هذا وبعضه في ذلك. ويشترط <u>ف</u>صح فيه انه مكان محير ، وراموا نصرة هذا القول باقاويل لمّا نصروه به-( القول قد تشكك فيه . . ( ٣ ) المتقدمون حتى ان الاسكندر ان يكون ما اليه الاول في التغير، فان كان كل المتحرك فيما منه زمان التغير فهسو ساكن لم يتغير ، وان كان هو واجزاوء ذلك الزمان فيم

<sup>( )</sup> میر ( ایر مانه میرین ( ایر مانه میرین ( ایر مانه میرین ا

<sup>(</sup>٣) هندا في النص وذلك في الهامش.

٣) في الاصل موضع كلمة غير مقزوء .

وفي الاصل "اسكندر" بدون الالف واللام زع) الاسكندر الافروديسي

على المتفير، والمتفير قد يكون قليلا قليلا وقد يكون دفعة . وقد سلّم هو (١) في الاولى ، وذكره في الثامنة . وما ذكره هو ولا أن في في محسب في كتبهم . فاقول انهم مع ذلك لم يوقوا الامر حقه في تشككهم بحسب قوليه ، وتركوا مكانا للتشكك فيه موضع، وهو انه قد تبين في آخر هذه المقالة بعينها ان كل ما لا ينقسم فليس يتفير . فان كان قوله \_ يتفير في القولين دل به على معنى واحد ، فالثاني فضل الا انه هنا مضطر اليه ومستعمل له . فاما كيف يكون الثاني فضلا فبحسب الذي يعرف بعكس والنقيض وهو موضع برهاني يقيني . فانه ان كان كل (ب) فهو (ج)

<sup>(</sup>١) هاولاي في الاصل.

<sup>(</sup>٢) 'قوله' في النص وقوليه' في الم-امش ، يعني استعماليه لكلمة متغير .

ر٣) لابن رشد تعليق مطول على ابن باسمة هنا ننقله لاهميته: وقد وقع للقدماء شكوك على ارسطو في هذا الموضع لانهم كانوا ياخذون المتغير بعموم على جميع اجناس التغير كان حركة او تابعا لحركة وكانوا ياخذون المنقسم على انه المنقسم بالنهايات وكانوا اذا اجذوا المتغير على العموم لم يصدق لهمان كل متغير فبعضه فيما منه وفيما اليه اذ كان ليس يوجد هذا التغير الذي يكون دفعة كما يوجد ذلك في التغير الذي يكون في الزمان وكانوا ايضا اذا اخذوا المتغير ها هنا على المتغير يكون في الزمان وكانوا ايضا اذا اخذوا المتغير ها هنا على المتغير بالمتقديم على ما كان يظنه تامسطيوس لم بين من ذلك انه منقسم ذلك الضرب من الانقسام الذي بالنهايات من اجل ان بعضه فيما منه وما اليه اذ كان ذلك الانقسام يوجد للجسم من حيث هو متصل سواء كان تغيره منقسم او غير منقسم .

وبالجملة يكون ما اخذه ها هنا كانه سبب للانقسام ليس بسبب الا بالعرض وأما أبو بكر بن الصائغ فانه جاوب عن الشك بأن قال الانقسام الذى قصد ارسطو انتاجه للمتحرك هو الانقسام بالاعراض المتقابلة واذا كان ذلك كذلك كان السبب فيه سببا خاصا وذاتيا وهو كون المتحرك بعضه فيما منه وبعضه فيما اليه .

ولقائل ان يقول محتجا لثامسطيوس انه ليس ينكر ان تكون المطلوبات في البراهين المطلقة ليست باول ولا بخاصة وخاصة ما كان منها في الدلائل لان هذا البرهان هو احرى ان يكون دليلا من ان يعطي السبب والوجود وابو بكر يقول محتجا لتا ويله هذا على ارسطو انه لو كان ارسطو انما قصد ها هنا انتاج الانقسام بالنهايات للمتحرك لما تكلف ارسطو فيما بعد ان يبين ان ما ليس بمنقسم فليس بمتحرك اذ كان ذلك ظاهرا من ها هنا بقرب بحسب عكس النقيض وذلك انه اذا تبين ان لكل متحرك فهو منقسم اعني الانقسام بالنهايات تبين منه انهماليس بمنقسم فليس بمتحرك .

وانا اقول انا هذا كله عدول عن فهـم برهان ارسطو وذلك انه =

فكل ما ليس (ج) فليس هو (ب)، واذا كان كل متحرك فمنقسم فكل ما لا ينقسم فلا يتحرك ، برهان ذلك انه ان كان غير منقسم واخذ يتفير فشير عما لا ينقسم متفير، فيتفير ما هو غير منقسم ، فليس كل متفير منقسما، وهذا نقيض ما بينه .

فسلاً يستحق ان ينظر (فيه) ان كان الامر على ما يفه وبامثاله؟ قوله، لم ترك استعمال هذا على قربه وعلى تقدمه في المعرفة به وبامثاله؟ وكذلك ايضا لم ذكر ذلك مرتين يذكر هنا برهانا واحدا وهنا براهي كثيرة ؟ ولم فرق بينها ؟ وايضا فان كان بين القولين خلاف حتى يكونا مطلبين، فكيف استعمل فيها برهانا واحدا مشتركا ؟ وكيف لم يذكر على عادته ان هذا امر قد تبين مما ذكره، اذ كان لازما لزوما قريبا حتى يكاد يعد في المصادرة على المطلوب؟ ثم انه اذا ذكر البرهان المشترك، كيف

<sup>=</sup> انما كان يلزمه شك القدماء لو كانت المتغيرات في غير زمان هي بالموضوع غيره ان المتغيرات في زمان وانما يكون ذلك كذلك لو كانت المتغيرات التي في غير زمان توجد مفارقة للمتغيرات التي في زمن لكن لما كانت التي في زمان صار الموضوع لهما واحدا واذا كمان غير زمان تهمد قالتي في غير زمان فهمو متغير في زمان واذا صحح ان كل متغير في زمان واذا صحعير زمان وكان حمل مدهب ارسطو على هذا الوجه صحيحا وبرهانه واضح غير زمان وكان حمل مدهب ارسطو على هذا الوجه صحيحا وبرهانه واضح ها هنا نهائية للمتحرك ما هو بالاعراض المتقابلة بدل الانقسام بالنهايات كما قال ابو بكر فان ارسطو انما يتكلم ها هنا في انقسام الذي قصد باللذات الذي هو الانقسام بالنهايات قالعجب من القوم كيف اغفلوا هذا المعنى الواضح لان الانقسام الذي يلفى للمتغير في غير زمان هو موجود للمثلث المتساوي الساقين من حيث هو مثلث لا من حيث هو موجود للمثلث المتساوي الساقين من حيث هو مثلث لا من حيث همو موجود للمثلث المتساوي الساقين من حيث هو مثلث لا من حيث همو موجود المثلث المتساوي الساقين من حيث هو ما هنا يظهمر ان الحركة الواحدة اذا كانت لعظم واحد فان اجزاواها مساوقة لاجزائه موروة والا كانت حركة الكل غير موالقة من حركات الاجزاء وذلك محال ضرورة والا كانت حركة الكل غير موالقة من حركات الاجزاء وذلك محال في لله فاجزاواها في اجزاء هوكذلك يظهمر ان الزمان منقسم بانقسامها في المدرنة ايضا هو منقسم بانقسامها . قارن ابن رشد في شرحه وما فيه المدردة ايضا هو منقسم بانقسامها . قارن ابن رشد في شرحه وما فيه المدردة ايضا هو منقسم بانقسامها . قارن ابن رشد في شرحه للمقالة السادسة من كتاب السماع الطبيعي ، ضمن مجموعة : رسائل ابس

<sup>(</sup>١) فمن ما في الاصل وهذا النوع من الاغاليط كثيرا ما يوجد عنــد ابن باجه .

لا ينقسم ولا يتفير. فان القدايا الحملية عدد منا مساو لعدد ازدواجاتها، ينقسم فقد احداه هو في الخامسة وافصح **انه** انما يعني هنا الامناف التي من الخر**ق** التي افادها هو في صناعة المنطق، فننظر على كم نحو يدل ما واما بحسب ما راءيناه من بعد غوره فما اعسر وجود المذهب الذي يليسق استعمل عكس النقيض في السر من نفسه، هذا كله مما يستحق النخرفيه. لم يتعيز أن الذي يلزم عنه أولا ما نبت أولا ؟ ويلزم عنه عكس النقيشي، فقه فيه سهـ / الورقة الواحدة والثلاثون الف / + يليق + بارسطو فيه • ولننظر في ونظلب بيانها كلم افمن هناك يمكن ان نقف على غرضه. فاما ما لا سابق ما يفهسمه القول فوجود الحق لخصها هناك ، ولنذكرها على طريق الرسم وهي : فاما ازا سلمنا

- ما لا ينقسم كما يقال في النقطة والخط والسطح. - ومالا ينقسم وهو المتعل ما دام متصلا .

-ومالا ینقسم وهو المتصل ما دام متصلا . فلنخلب علی کم نحو یقال تغیر:

حال التفير حال شروعه. ئر<sup>رہ</sup> . والمتغیریقال علی ما هو زایتفیرانا کان - ويقال على الذي شرع في التغير في

ـ ويقال على هذه اذا كانت بالقوة .

وما ينقسم يقال :

- ويقال على المتصل على انحاء ، » اولم ا واعرفها الانقسام بالنهايات ، به الكثير واحدا . والمتصل ازا انقسم بالنهساياتقسر زلك المتصل وحدثت فهرو مقابل المتصل، وهذا الانقسام يصير به الواحد كثيرا، والاتصال يصير ــعلى المنفصل كما يقال في القصيدة منقسمةالى الابيات.

اعظام اخر في اجسام منحازة بنهاياتها الم لمتماسة او منحازة بالمكنة مختلفة،، وبالجملة فيفسد ذلك الموجود الواحد ويصير اما موجودات كثي اويصير واحدا بنوع من الاتحاد غير ذلك النوع .

- وقد يقال منقسم على أن يكون الجسم ذا عرضين متقابلين، وظاهر أنهما

أو جزرً حارا ﴿ الْهُوجِزُّ بَارِدَا ﴿ الْهُو جَزُّ لَيْنَا وَجِزُّ صَلْبًا . وهذا الانقسام لا يقابله الاتصال بل يقابله التشابه، فان الجسم بهــــذا الانقسام يقــال يكونان في جزء واحد، بل ان يكون جزء من الجسم اسود وجزء ابيق له مختلف الاجزاء وبعدمه يقال (له) متشابه الاجزاء.

من طریق ما هو ذو جسم لا من اجل ما هو شیسی، آخر کاللون والحرارة والبرودة وما جانسم-ا، وهي التي منها ممكن ان يوجد التغير المطلق — وقد ينقسم بالاعراض المتقابلة التي تشيئ في الحس كله، ويوجد في الجسم فاما التغير التابخ للتغير فانما يوجد فيما لا ينقسم بانقسام الجسم، كانواع هذه الورقة . الإضافة وما جانسما . فاما هل كل ما يشيئ في الجسم كله تكون (١) حركة؟ فالنظر فيه في غير هذا الموضى . - وقد ينقسم العظم بالاشارة مثل ان نشير الى جزئ من

عليم منقسم بالأول الذي اليه يتغير،، لأن المتغير أن كان في المكان، فليكسن فانه لو کان ذلك (ه) مجانسا ل للمكانين ، فظاهر أن الجزء من (هـ) الذي من فوق (ج) من أجسل (هـ) وليكن مكانه (جـب) وليكن (جب) سفلا فهرو بكونه في (جب هذه الالفاظ ،وضح بايسر تامل ان كل ما يشرع في التذير فم ــو ضعوورة اسغل وليكن / الورقة الواحدة والثلاثون باء / + وليكن + ( جر) هو مما يلي فوق فهرو مباين له (حب) وليكن (جه) هو النهاية المشتركة واذا استقرينا القدّايا المؤتلفة من هذه المعاني المقولزة) لكان كله فوق ، وايضا فلو وضعنا جسما اعظم سمكا من ما هو ذو وضع الا ان الجسم هو بذلك الجزء فوق ، .

<sup>(</sup>١) يذكر ابن رشد نحوين فقط ما يقال على مدكور عند ابن باحة، يقول ابن رشد: والمتحرك وجهين المتصل انه ينقسم وجهين المتصل انه ينقسم الما عمودة مما فيه فصار كثيرا بعند ان كان واحدا والثا منقسم اذا كان زا عرضين متقابلين في جزئين منه . . . ፡ርሌ. (4.) [b] ( ~ )

لكان ذلك الجسم هو فوق (ه)، وهذا محال ولان الإجسام تكون اسفال سواء کانت صغیرة او کبیرة، وهذا بین بنفسه .

.61 14. | C| |-1 -9 فاذا تعرك (هـ) الى ان يكون في (جد) فاذا تعرك (هـ) عى الله المحترف الله عندة في (جدر)، لانسه فلا يمكن ان يكون دفعة في (جدر)، لانسه فلا يمكن المتقدم (() مكان مكانا كما تبين فيما تقدم

الذي حو (جبّ)، فلذلك بعضه فوق وبعضه اسفل، فاذا صار كل (هـ) وهناك استبان انه لا يمكن انتقال دفعة اصلاء وقد ذكر ذللهارسطو في (جد) كان عند ذلك قد تذير بجملته، وقبل ذلك كان متذيرا بجرع، (جد) الذي كان فوقا، وبعضه في ( اجب وهو جزء من المكان الاول ا با ) في (از) فيكون بعض (ها) في (ج)، و (ج) هو جزء فان الحركة تنقسم بانقسام المتحرث على ما سنقوله .

المتحرك في المكان انه انما قبل التحرك من جهة انه ذو اجزاء وبها صار يفسد ايجاده . واتفق ناك في المكان ، لان المكان اول الجسم من طريق عندما بين ان ما لا ينقسم لا يتذير فقال: ان كل متحرك فم سو يتحرك ذا وضع، ولكونه ذا وضع صار منقسما بالضرب الذي ينقسم به الواحد ضرورة أصغر من قدره قبل أن يتحرك ما دو مساوله • وظاهر أن

فكيف الامرفيما ؟ فانه ان كانت الحركة انما يكون قوامما بان يكون الجسم جانسم سما فليس الجسم بمسا ذا وضسع، مستحيل فانه محيل، فانه لا يوجد مستحيل من تلقاعه كما يوجد متحرك من ذا وضع، وقد يلزم أن يكون نظير ذلك في الاستحالة . فنقول أن كل فاما الحرارة والبرودة وما ما هار جسم

<sup>(</sup>۲) یقول ابن رشد : کل متحرك فهرو یتحرك ضرورة اول ما یتحر مکان اصفر منه ثم فی مساو له وما هو بهده الصفة فهرو متجزی ضرورة . ص ۱۲ ( ١ ) الشكل المشبقالي جانبه مثبت في الهامش وليس في النص •

فظاشر ان الجزء الذي يلي المحيل يتقدم في الاستحالة للذي يلي المستحيل دائماً ، ولما كان المحيل الاخير دائماً ملاقياً للمستحيل، على ما بينه ارسطو (١) في السابعة، وكان التلاقي نوعاً من انواع الاتحاد ، فالمتحرك اذاذو وضع محیل فہر جسم، وکل جسم خارج عن جسم فہرو منه علی ذی وضع عندما بين انه لا يوجد متحرك من ذاته الا في الحركة المكانية . وكـــال تلقائه، وان المحيل ابدا خارج عن المستحيل، وقد بين ذلك ارسطـــو فهـو ضرورة ذو اجزاء . وهو عندما يشرع في التفير ينقسم بما منه تغيـر وبما اليه يتغير .

فاما التفير الذي يكون بالاختلاط، فظاهر ان الاختلاط يتقدمه (٢) التماس على ما تبين في الاولى من كتاب الكون والفساد . وكذلك الامر في اليهفليس بمتفير . وهذا غير قولنا كل ما ليس من شاءنه الانقسام فليس يقبل في حال تغيره فم-و منقسم بما منه وبالاول الذى اليه يتغير . وازا فيما بين ما منه وما اليه انما هو في الان على انه منقسم بتلك الاوسساط كان ذلك فعكس النقيف اللازم هو ان كل ما ليس بمنقسم بما منه وبأول ما الوقت اصلاء، بل يكون حافظا للبرودة الحاصلة في الماء. فقد بان ان كل او فبالاشد والاضعف بالاجزاء . فاذا بلغ الكل الضد كالماء اذا برده (٣) عند ذلك ولم يكن الثلج محركا في ذلك فاذا كان في احد الاوساط زمانا وسكن لم ينقسم الا بالوضع في المكان النمو والنقى. فبين ان كل متغير / الورقة الثانية والثلاثون الف / فهـ التغير، وهو الذي بين ارسطو بعد هذا، ولذلك ذكر النقطة فقال: منقسم بما اليه يتغير، وانه ابدا منقسم دايما ما دام يتغير، فان

ر) قارن ادناه ص

<sup>(</sup>٢) قارن "الكون والفساد"، الخطوطتر ورتوه تما بون باء ومأ بسر صا

<sup>(</sup> ٣ ) الكلمة غير مقروءة في الاصل •

الآخر، على أن يوجد ذلك صداء برهان لم...ذا . ولذلك كرر البيان (۱) لیس بذی اجزاء فلا یتغیر. وقد بان ان هذا یلزم عن ذلك البی بعينه، وسنقول في ذلك اذا صرنا الى هذا المطلب •

يكون همو ولا نقص رفعة، فإن ذلك ظاهر . والتغير المطلق اصنافه ثلاثة `على مـا (٣) فظاهر ان التغير رفعة هو تغير تابع لتغير، فهــو تبين في الثالثة. زمان،، ولا يكون في الان تغير اصلا، وانا قيل بعموم كان بعض التغير يكون المحيل شاعما في المستحيل، ولا يكون منه ذا وضع ولا يكون هــو (٢) ولا نقص دفعة، فإن ذلك ظاهر، والتغير المطلق اصنافه ثلاثة على مـا تغير باشتراك الاسم وبالعموم . فالتفير يتال بخصوى على هذه الثلاثة . رفعة هو ما يشيخ في الجسم كله ، فان الدفعة انما تكون معا، ومعا انما استحالة على المعنى الاخس دفعة، لانها ان كانت دفعة لزم ضرورة ان في زمان وبعضه لا في زمان بل في الان. ويكون ما هو في الان منس يكون في ذي الاجزاء،. وبعضه يكون في الان ولا يكون دفعة الاعلـ عند ذلك يمدق ــ ولا تغير واحد دفعة ــ ويكون كل تغير فهــو فــ وبین مما قدمناه انه لا یمکن ان یکون استحرار ولا تبرّد ولا

ذلك القوم، ولا جمله كما زعم آخرون . فلا يحتاج الى نصرة هذا القول، (٤) ارسطو بالنصرة له كما فعله ثامسطيوس، ولا هو موضع حيرة كما (٥) يكرر ذلك الاسكندر، والعجب منه ان كان احسن القوم كلهـم نظرا ، بل فارسطو اذن لم يترك ذكر التغير الذى يكون دفعة لبيانه كما التشبيه والاستعارة .

<sup>(</sup>۱) هذه مقدمة تسميدية لحديثه اللاحق عن صفات المحرك الذى لا يتحرك الذى ليس بذى اجزاء ، انظر المخطوطة ورقة ٥٥ باء وما بعدهــــا .

<sup>(</sup>١) ثلثة في الاصل

<sup>(</sup>۲) قارن اعلاه ص

<sup>(</sup>٤) كذا في الاصل .

<sup>(</sup>ه) اسكندر في الاصل

<sup>(</sup>١) جزيا في الاصل.

<sup>(</sup>٢) الكلمة غير مقروءة في الاصل.

٣) الكلمة غير مقروءة في الاصل.

المقالــة الســابعـــة

لما كان المتغير منه ما يقال بالتقديم ومنه ما يقال بالتاءخير، فالمقول القول في السادسة هو ما يقال بالتقديم على ما لخصناه في شرحنا للسادسة بالتقديم هوما في الجوهر وفي الكم والكيف والاين على ما تلخص في الثالثة - فمنها ما يخص المتغير، مثل كونه منقسما بضروب الانقسام التي عددوت ومنه ما يقال بانه تابع لمهسدا وهو ما في سائر المقولات . والذي فيس وقد تلخص في تلك المقالة الاحوال العامة للمتغير بالتغير المطلق :

الوجود وكان بينا ان اكثر اصناف التفير عن مفير، لزم ان ينظر في لواحق بعضا (ذهب) الى ان ظنها فضلا وبعضا الى ان ظنها كسررة . (١) وثامسطيوس فانه حذف منها كل اولها لانه رائى ان تلك المعاني قد المكتوبة فيها. ونحن ننظر في ذلك على ما وضعناه في المقالة المنتقدة المفير من جهسة ما هو مفير، فافتت النظر في ذلك في هذه المقالة . وقد وقع فيما قاله في هذه المقالة للنظار اختلاف آراء (فان) - ومنها ما يعم المتغير والتغيير، لكن ليس كله . وكان التغيير بين

<sup>(</sup>١) آصار في الاصل .

والموضوع الذي يناقشه ابو بكر هنا من الموضوعات التي اثارت مناقشات ومساحنات دويلة ، وخلاصة الموضوعات التي اثارت مناقشات (اوالكتاب) السابعة من المسوعات هناك شكولا عديدة في ان المقالسة براهينها ) السابعة من السماع ليست جزاء من الكتاب في الاصل ، لان المهالات السماع الاحرى ولان هناك التهالا ما بين موضوع المقالة السادسة وموضوع المقالة الثامنة ، الا ان ابن باجة يوكد انها جزء من الكتاب بما في ذلك اجزاءها الاولى ، لا بن باجة يوكد شعرك اول غير المحرك الاول الذي يعرض لو ارسطو في الثامنة . . . (٤) كذا في الاصل والاصح " ٩ لَّف" براهينها وحججها التيالا لم بين موضوع ال

فنقول بااما ان المحرك امر موجود ،وان منه محركا لا يحرك بانـه على ارسضٰو في السادسة،لنقف به هل ذلك لسهو اتفق على ارسطو فاصاب مناقضوه أو ذلك لتقصير الجميع عن بعد غوره في النظر كعادتهم معه؟

بينة بنفسها، واما هل لكل متحرك محرك، كنم ضرورة اما ان تكون غيسر يتحرك بل يحرك وهو لا يتحرك . وان منه ما يمكن ان يتحرك وهو اذا كان المحرك جسما . ومنه ما لا يتحرك الا بالعرض كالصناعي . ڤهذه امور متناهیة، او لزم وجود محرك لا یحرك بانه یتحرك بل یحرك بنفسه (لا)

\_ احدها المحرك الذي يحرك لا بان يتحرف ، كالثلج يبرّد الاناء لا بانه والثلج يبرّد ولا يتبرّد . وقد يمكن للثلج ان يتحرك بأنحاء من التحرك اخر. يتبرّد فان الثلج يبرّد الاناء والاناء يبرّد الماء والاناء يبرّد ويتبرّد معام وقد يقال على ما يحرك ولا يتحركو لا يمكن / الورقة الثالثة والثلاثون من غيره . والمحرك الاول يقال على انحاء :

واما المعنى الثالث فليس يتبين وجوده الا ببرهان، فهـو حدّ بالقوة لانـه القول الاول حد لانه بين الوجود . والم الثاني فانه ايضا بين انه معنسى \_ وقد يقال على ما يحرك ولا يتحرك لا بالذات ولا بالعرض. فظاهر ان الوجود، فإن الصناعة تحرف ولا تتحرك ولا يمكن أن تتحرك الا بالعرض. الف / فيه ان يتحرك الا بالعرض. قول شارح .

(۳) فبین ان الفحص عن هذه وعن لواحقها انواع ثلاثة یعمم لواحق ويختى كل واحد منها ايضا بلواحق •

لواحق ويختى لل واحد منها ايضا بلواحق . ـ فاما الفحص عن الاول فهسو في هذه المقالة .

<sup>()</sup> كالصناعة في الاصل .

<sup>(</sup>١) متحرك في النص وهي مصححة في المامش.

<sup>(</sup> ٣ ) ثلثة في الاصل وهي شائعة الاستعمال في النصوص القديمة •

المعاني المكتوبة في هذه المقالة ليست تكريرا ولا معانيها معارة، ولا حسبما تقد منا فقلناه في اقاويلنا في غرض هذا الكتاب. فقد بان ان \_ واما الفحدي عن الثالث، وهو الغاية من المقالات السبع، فغي المكتوب هنا هو المكتوب هناك، فان المطلوبات ليست واحدة . فهسو في الثامنة. واما الفحص عن الثاني

فاما النمو والنقص فظاهر ان المحرف فيم-ما لا ينمّي بأن ينمي ولا يذبل فنحن ننظر فيه فنقول ؛ اولا انه قد تبين ان اجناس التغير ثلاثة ؛ بان يذبل . ففي هذا الجنس من الحركة محرك اول ضرورة ينتهسى اليسه فالم هل البرهان الموضوع ها هنا منطقي او برهان وجود ؟ لا يتحرك بتلك الحركة ضرورة .

– واما في الاستحالة فقد يظن أنه يوجد محرك متحرك، فان النار تسخن الاناء والاناء يسخن الماء • الا أن النار لا تسخن • فأن كأن ذلك فقد

يحركه غيره، فان كان لا يتحرك فقد انتهسى الامر الى وجود محرك اول لا يتحرك، على ما وجد في سائر اجناس التفير . فان كان متحركا فليس يحركه ستاهية فسينتهسي الامر ضرورة الى احد امرين: اما الى وجود محرك لا - واما الحركة في المكان فامرها اكثر اشكالا واشد اغتناصا، فان المحرك يحرك بانه متحرك بذاته لا بالعرض. فان لم يكن وجود متحركات غير تمكن استحالات متعاقبة غير متناهية ومتحركات متواليات. غيره بل هو يحرك ذاته .

يمكن وجود ذلك في الاستحالة . فان نحن وضعنا (١) يحركه (٦)و(٦) فاما في الاستحالة فالقول بوجود شيسىء يحيل نفسه غير معروف ولا بين بنفسه . واما في الحركة في المكان فوجود ذلك بين بنفسه لا سيمسا في الاجسام الطبيعية . والمتحرك من تلقائه داخل في هذا الجنس، ولا

 <sup>(</sup>١) ثنثة في الاصل

نهاية كانت اجسام غير متناهية تحرك وتتحرك في زمان متناه . فليكن على يحركه (ج) وهو يتحرك كان القول فيه واحدا، فان كان الامر يمر الى غير حركة (آله) وعلى حركة (به ) وعلى حركة (جز ) وليكن على زمان حسركة فاما كيف يلزم عما وضع حركة / الورقة الثالثة والثلاثون باء / غيــر (اط)، فالحركة المجموعة من ( له ز ) غير متناهية في زمان متناه .

والعظم +ف+يكون واحدا الما بالاتصال والما بالمماسة . ولان هذا المحسسرك متحرك، وكل متحرك فهـو منقسم فظاهر انهـا اعظام، وكل عظم موالف مـن يحرك بانه يتحرك، انما يحرك بان يلقى المتحرك، الما ان يتصل به اويماسه متناه يتحرك في زمان متناه، هذا ما لا يمكن سواء كانت الحركة متناهية او فنحن نقوله، فانه انما يلزم بما نقوله . وذلك ان المحرك السدى اعظام غير متناهية فهـو غير متناه . فعظم (آج) غير متناه . فعظم غيـر غير متناهية، حسبما بيناه في السادسة . يتاهية ؟

ينتهي الى محرف لا يحركه غيره، فان كان محرك ما اول يحرك لا بان الله عن غيره فلا لله عند النظر بافلاطون، من اجل ذلك وانما شو من اجل ان غير المتناهي لا يتحرك في زمان متناه (٣) المناد لا يتحاك اصلا ، فقد لزم ضرورة في كل متحرك +عن غيره + ان غير متناهيسة عبو وجود حركة غير متناهية بهـــــذا النحو في زمان متناه . والمحال لم يلزم سواءً كانت في طول متناه او طول غير متناه . والذي لزم عن القول الاول ولما كانت الحركة، على ما بيناه في السلاسة، شايعة في المتحرك بل لا يتحرك اصلا . فقد لزم ضرورة في كل متحرك + عن غيره + ومنقسمة بأنقسامه وممتدة بامتداره، كانت حركة غير المتناهي

<sup>(</sup>١)"المتحرك" في النص وهي مصححة في المامش .

<sup>(</sup>١) باقسام في النص وهي مصححة في الرسامس.

<sup>(</sup>٣) أعن غيره موجودة في النتر الا أن فوقها اشارة تشير الى زائدة .

يحركه غيره بالاطلاق، بسل انما لزم عنه انه لا يحركه محرك خارج عنه ، فانما الزمه بحال ما . (۱) یرسم النفس انہا شیہیء یحرک زاتہ . غير ان القول لم يلزم ان مثل هذا لا هنا ضرورة موضع فحص: هل كل ٢) ولذ لك

ادراكا تاما، فيظن ان الجملة متحركة بذاتها . ثم اذا امعنا في النظسر التي يخفي محركها يظهر للحس انها تتحرك من قبلها، فيقع العجب فيبرئ نفسه، فهسذا محرك ذاته والمحرك صناعة الطب،والمتحرك هوالقابل شها . وايضًا فانه اذا اجتمع محرك ومتحرك تحركت الجملة المجتمعة منها (٤) ام ليس كذلك ؟ فان كان المحرك ابدا خارجا عن المتحرك فالمحرك **داته** محرك فهـو ضرورة خارج عن المتحرك وكثيراً ما يخفى علينا المحرك من المتحرك، ولا سيما فيما لا يدركه الحسس عنهسا اجسام صناعية محركهسا فيهسا كالميكانات وما اشبهسهسا فما الذي هو محرك متحرك معا، ومن جمسة واحدة . لكن اذا كانت الصناعة تكون يسع الطبيعة ان تصنع مثل ذلك؟ فان هذه الميكانات والاشياء الصناعية فقد نجد مثل ذلك في الطبيعة . فانه قد يكون مريث يعلم صناعة الطب احدها عن الأخر لانه ليس احدها للإخربالذات . فلو كان احدهه للصحة + وهو المتحرك والطب هو المحرك +. وهذان اثنان قد

يقروعها الدنتور محمد صدير — . ق المعصومي 4 مشق ، ١٦٦٠، ص ٤٦، ملحوظة ، عها الدكتور (٣) "فانما الزم محال ما"، كما يق قارن كتاب النفس لابن باجه، تحقيق

<sup>(</sup>٣) كان في الاصل

م م (٤) "فالمتحرك" في النص وهي

للإخربالذات ولازما له ضرورة لوجد ما له مثل هذا / الورقة الرابعة وثلاثون الف/ المبداء متحركا بذاته ولخفي علينا امر هذا المتحرك .

ان نفحص عنه ، فيجب لنا ان نكتب مقدمات اول نستعملها في الفحصص فمن هذه الامور قد ينبغي ان نشك في المحرك ذاته . ويجبلنا عنه • والطرق في اكتسابها أن نتامل المتحرك عن غيره وناخذ الاحوال فيه شيئا منها ام لا ؟

من انجذاب واندفاع، وكان المنجذب والمندفع (آب) و (جد) وكان (بج) يجذب ويدفع معا ، ولنضف اليها (هزن) آبجدهزع ، وليكن كانت (الحركة) اجذابا عن جذب، ولنضف اليها (ت) أبجر فتكون العركة الى ناحية (ج) كانت الحركة اندفاعا عن دفع، وان تحرك الى ناحية(١) (١٠) وليكن (ك ب) سكن على نحو ما سكن عن (طَد) فانه يمكن ان ضرورة ما بعده كما سكن عند سكون كله . وكذلك ان اخذ ذلك الجزء من ضرورة (تهزح) واما (آببج) فاما ان تسكن او تتحرك حركة اخرى، اما من ذلك النوع او من نوع آخر، وكذلك ان نحن اخذنا من احد المحرك الاول، وان لم يسكن (آب) وسكن (بج) سكنت المتحركات وسكن محرك ذاته  $(\overline{+})$  فظاهر ان  $(\overline{+})$  ان سكن كفت الحركة جملة لانه فلننزل محركا ذاته (آب) ومتحركا عنه (بج) آب ج فان تحرك المتحركات، ايها كان، جزاً وليكن من (جد ) عليه (طد) وسكن، سكن يتحرك (اك) على نحو ما كان يتحرك (اط) لا فرق بينها .ثم انا الله ان سكن او تعرك بحركة اخرى . وكذلك ان سكن اجداً سكن على تلك السبيل، فان كان المحرك ذاته (بج) كانت الحركة ابدا مركب

<sup>(</sup>١) في الا<u>صلى انف ب جيف در هيزج</u>، ولست ادري من ابين اتت(ك)و(ط) ويبدو انبها تشير ال<del>ي نفص في النص</del> خاصة وان المواك يدكرها فيما يكي • (١) ساقطة من النص ومضافة في المامش .

ان انزلنا (اببجود) وجميعها متحركة من ذواتها (و) حركاتها متساوية السرعة حتى لا تتغير عن وضع بعضها من بعض، فان ذلك ممكن مثل السالكين في مضيق كان منها جملة متحركة بذاتها، لانه ليس واحد منها محركا لغيره ولتتحرك الى ناحية (ح) فان سكن (زح) سكنت الجملة او تحركت ضربا آخر من الحركة وكذلك ان سكن (اب) اما ان تسكن الجملة لسكونه، وذلك ان كانوا منتظمين برباط يربطهم مثل (حال) المصفودين في قرن، او تحرك الباقون تحركا يتفير به وضع اجزاء الجملة وثل ان يكونوا مصفودين بحبل واحد، فان تحركت الجملة فقد صارت الجملة مؤتلفة من متحرك من ذاته ومن متحرك من غيره و فهاذا لاحق شامل لكل ما يتحرك عن غيره ولكل ما يتحرك من ذاته اذا كانوا جملة و

فلننظر هل لحق هذا من جهـة انهـا متحركة عن غيرها او مـن جهـة انهـا متحركة بالاطلاق ؟

فنقول انه متى سكنت جملة (اح) عن سكون (اب) فذلك انما كان من اجل ان السبب المحرك قد كف ولا يحتاج في ذلك الى سبب غيره . واما سكون احد المتحركات غير (اب) فقط / الورقة الرابعة والثلاثون با واما بان ذلك عن قوة مقابلة لقوة (اب) ، فان المتحركات المتقابلة انما تتقابل في الموضوع فيكون ايها وجد بطل عنه وجود الاخر فاما اذا كان الموضوع اكثر من واحد لم تتقابل، ففي الموضوع يكون التغالب فايها كان اقوى عند الموضوع قبل فعله وبطل فعل الاخر، فان لم يكن فايها موضوع لم يتقابل الفاعلان وبطل التغالب . فظاهر ان سكون الجملة

<sup>(</sup>١) كذا في الاصل.

<sup>(</sup>٢) (١٠) محرك ذاته كما وضع فهـو اذا متحرك .

<sup>(</sup>٣) الكلمات غير مقروئة تماما في الاصل.

<sup>(</sup>٤) ايهما في الاصل، وايها اصح الا انه من الوضح ان الحديث عــن متقابلين اثنين .

اذا لم يصر آخر (۱) وذلك (ب)ان ينقسم منه جزء، (وقد ) تبين انه للمتحرك بالحال التي هي مانعة للمتحرك ان يقبل اثر المحرك . والمتحرك ١٦١ يحرك . فاما قوة المتحرك فلا تبطل الا ببظلان وجودها،وذلك عندكمال وهذه القوى اذا تقاومت فان بقي المحرك على اتصاله سكن ضرورة، منه يسكن • وزوال امثره من جهـة ان المحرك يكف من قبل نفسه، او مـن (١) قبل ان مضادا يقاومه • وكفه في من تلقائه الم بفناء قوة المحرك او كلالهـا قبل ان مضادا يقاومه. وكفه من تلقائه الما بفناء قوة المحرك او كلالمها او بطلان سببه فقط، والما أن (٢) تكمل الحركة بوصول المتحرك الى حيث سكون الجزئ انما كان من جهـة اق المحرك غير المتحرك، فبزوال اثره تفسد حركته اما بسكون او بحركة مقابلة. فمتى فسدت الى سكون قبل ان بالحال التي هي بها محركة، وبان لا تكون عنا قوة محركة مضادة اصلا . المتحرك . فمتى وجد المتحرك فلا توجد الحركة الا بوجود قوة محركة يكف المحرك فهسناك قوة مضادة ، ومتى فسدت الى حركة اخرى مقابلــ والمتحرك متحركا ثم لا "توجد حركة، فهسناك ضرورة قوة مانعة مقاومس فمتى وجد المحرك والمتحرك بالحان التي يكون بها المحرك محركا لتلك ، كيف كان التقابل ، فمناك قوة محركة اخرى وهذا بين .

بذواتها، فان نجد هذا بعينه فيها . وكذلك نجده في المتحرك مسن غيره اذا كف شيسىء عن الحركة كف هو. فان كان الكاف هو المحرك كان وان انفصل تحرك حركات مختلفة وهذا كله بين بنفسه . ولسنا نجد ذلك ذاته اذا فرضناه مفردا ،فانا نجد جزءه اذا سكن سكن الجميع عن تلك الحركة. فبحسه المقدمة الما خوذة من هذا التصفح نجد المتحرك عـ في المتحرك عن غيره فقط بل نجده في الجملة الموالفة من متحركات

ر) وُكفافه في الاصل

٢) والما ان في الاصل.
 ٣) وذلك عند كمال مساقطة من النص ومضافة في

<sup>(</sup>٤) "لم" في الاصل.

ع) لم في الأصلا

وتابعا له . واما المتحرك عن غيره في هذا المثال فقد اجتمع فيه ان يكون (۱) ب عدم الحركة . وان كان غيره كان ذلك عارضا عن سبب الكف متحركا عن غيره وان لا يكون ذلك الغير خارجا.

(۲) فلیت شعری هل لزم اللاحق الذی لیس سبب من جهــهٔ تفایسر المتعرك والمحرك ام من جهسة كونه خارجا عنه ؟

انجذابا ، فالدفع والجذب ضرورة انما يلزمان حركة المتحرك عن محرك خارج وتحرك المتحرك هو اندفاع وانجذاب او مركب منهما . واما ما يحراف التحرك محرك هو المتحرك على جمسة ان قواممسما بالموضوع او قوام الموضوع بمماء (٣) من جذب ودفع · فتحريك المحرك هو ضرورة دفع او جذب او مركب منهما. محمول هو متحرك بالعرض لانه جزئ من متحرك . واما التدوير فهو موالف هو متحرك على اربعة اوجه: حمل وتدوير ودفع وجذب. والمتحرك على انه فلننظر في ذلك فنقول، ان تحريك المحرك للمتحرك من جهسة ما عنه ،وكذلك الحمل . واما وجود المحرك مغايرا للمتحرك فانه يلزم عنه ان كان متحركا من ذاته فليس فيه تفاير، فكيف يكون هناك وضع ؟ وان كـان المقابل لا يحمل مقابله، فانه متى ورد حار على بارد وغلب البارد فليس الدفع والجذب يوجد في حدهما وضع المحرك من المتحرك . وهناك ان / الورقة الخامسة والثلاثون الف / من ذاته فليس بدفع ولا جذب، لا ن كيف كان، فليس هناك وضع اصلا . فاذا حركته ضرورة ليست إندفاعا ولا كان له مقاوم التفالب ضرورة، لانه يكون متقابلان وموضوع واحد . فاق والماء هو المستحيل وهو الذي نفذ البرد الذي كان فيه ويصير عوضـــه حـَ يغلبه على ان يقلب البرد حرا، فان الفعل لا يتحركوانها يتحرك ما

١) كذا في الاصل ولعل "سبب"اصح ٠

<sup>(</sup>١) "لاجل" في الاصل .

<sup>(</sup>٣) يقول ابن رشد : قان كل حركة انها هي جذب او دفع او حمل او تدوير . وجميع الحركات الجزئية داخله تحت هذه . الم الحمل فالمتحرك فيه متحرك چ

يفلبه على أن يصير الحر ضرورة للبرد فأنهسما متقابلان، بل أنمايفلبه على الموضوع الذي هو بالقوة ، فحيث القوة فهسناك القبول وحيث القبول فهسناك القوة ضرورة .

المفيران، فحيث كان التفالب في المتفير فذلك المتفير يتفيرعن غيره ضرورته والمتحرك من ذاته يمكن أن يخالب على تحريكه وهوأن يقابله محرك مضاده ويقاومه فالمغالبة ضرورة في التغير تحتاج الى ثلاثة اشياء. متقابسلان وموضوع • والموضوع هو ما بالقوة وهو قابل للتغير • والمتقابلان هم المقابل على انحاء:

جميعه فقد سكن جزءً منه . فضرورة سيسكن جزء منه فيسكن بسكونه الجميع وتفسد حركة يكون خارجا عنه ، فسيكون ذا وضع منه ، فسيسكن اما جميعه واما جزئ منه ، واذا سكن - منها انه لما كان (آب) متحركا بذاته فمحركه ضرورة يكون فيه . فالمقاوم ضرورة

كان السحاب قريبا من الارض جداكان قطر المطراكبر ومتى كان بعيدا كـان المتحرك ويخلفها ذات اخرى ، فتتحرك حركة اخرى . كقطرة مطر تكون في الصيف ، فان الهواء يحيلها + او حلها + فتصير هواء قبل ان تصل الى الارض. ولذلك متى — وقد يقاومه بوجه آخر وهوءان يستحيل المتحرك الى نوع آخر، فتبطل ذات قطره اصغر.

المتحرك بعينه ،لم يكن له مقابل يحرك ذلك المتحرك ،وكان اذا فسد التحريك فسد (٣) (٣) المحرك لانه هو بعينه ، ولاحتاج المقاوم له الى موضوع يغالبه فيه . فانما كان - وقد يقاومه بوجوه اخر، فلوكان المتحرك من ذاته على وجه يكون به المحرك هـو

<sup>(</sup>١) "ثلثة" في الاصل

<sup>(</sup>١) هكذا في النص الما في الهامش فهي مستبدلة "أزا"، والنص اصح .

<sup>(</sup>٢) هكذا في النصاما في المهامشرفهي مستبدلة بـ ولا احتاج "والنصاصح

لهسما . وليس اذا حرك المحرك المقاوم الخارج جسما طبيعيا أحاله عسن المقابل لا يحرك ذلك الجسم ولا يسكنه خلاف لم في طبعه اصلا. فيان ذلك انما كان يوع، مثال ذلك ذلك طبعه في التحرك، فانه لو كان المتحرك / الورقة الخامسة والثلاثون باء / ( ‡ ) الطبيعي ليس فيه المحرك غير المتحرك بل كان المحرك هو بعينه، لكان في الاولى من هذا الكتاب، ومقابل المتحرك السلكن، وليس للمحرك من جهة ان يصير الحر بردا والانسانية فرسيّة والبياض سوادا . وكانت عند ذلك يدل تحريكه للموضوع، فان الموضوع واحد وخلف لا يمكن . وايضا فان كل شيسي ، انما يستحيل الى المقابل كما تبين تغير، فهسذا تغير تابع لتغير . فان شيئا آخر يتغير فيصير بحال لا يقبل ما هو محرك مقابل يتفير اليه . فان قيل انه يكف عن التحريك والكـــف معها تحريك المحرك ، فاذ تكون حركة ولا تحريك ، وهذا قد لخص في غير من هذه اسماوعها على ما يدل عليه الابيض والاسود، وذلك كله محال يغالبه في وجوده في الموضوع لا في عذا الموضع.

متحرك فمحركه غيره بالاطلاق. ثم كمل البرهان على وجود المحرك الاول بان قابلا للتمام فتممه ارسطو، او بين ان هذا بعينه يلزم في الاستحالة. فسان تأملها من هذه الجهات تتم ما كان افلاطون وقف دونه، وانتج : ان كل وارسطو لما نظر في هذه الامور وجد قولنا كل ما يكف عـــــــر (٣) الحركة بكف غيره فهــو متحرك عن غيره ــ بينة بنفسهـا ظاهرة. شــم لخص الجمة التي لا يلزم بما وضع المحال، فكان ما وقع عليه افلاطـون المحيل المقاوم يسكن جزء من المستحيل فيسكن الكل. وذلك بين بنفسه

عبارة - "المحرك غير" - ساقطة من النص ومضافة في المامش .

<sup>(</sup>١) كذا في الاصل، الا أن "من "أصح .

<sup>(</sup>٣) "بكفاف" في الاصل.

E ان بيان يقول ابن رشد: يضع ارسطو عدة مقدمات في

لان المحيل خارج عن المستحيل .

فقد ظهر ما قلناه ان الذى فعله ارسطو لم يعدل فيه عن طريق التعليم ولا كرر ولا نقض ولا خرج عن سبيله مع من ناقضه، فاما ان تقديم نلك واجب وانه يستعمله فيما بعد ، فقد استعمله في الثامنة في قوله: فقد يقف فيكون متحرك عن ساكن اوعن محرك ذاته ، وايضا (يستعمله) في القضية الشرطية وهي قوله: لما كان الشيم الذى تحرك اما +و+هو يتحرك عن غيره واما وهو المحرك . فان هناك بان ان المحرك اما متحرك واما ساكن .

وقد يتشكك متشكك فيقول: ان ارسطو قد اطلق الحكم على كل متحرك يسكن جزئ منه، وعلى ما تبين قبل انما يمكن ذلك فيما له مقاوم و فالاجسرام المستديرة متحركة على رائيه من ذواتها فان لم تكن داخلة في قوله فليس يمكن ان يسكن جزئ منه فقط فيكون البرهان جزئيا وقد انتج عنه كليا وهذا احد انحاء الاقاويل السوفسطائية وان كانت داخلة فيها فقد وضع ما لا يمكنون فخركته فلزم عنه ما لا يمكنعنه ( ه ) وان كان (ا)لمحرك جسم (ا) فيها مضاد فحركته ضرورة ليست متصلة ولا دايمة .

عله محرك احداها هي: ان كل ما يسكن بالطبع بسكون غيره فهـو متحرك عــن غيره . . الخ . قارن ابن رشد ، رسائل ، ص ٩ ٩ .

<sup>(</sup>١) العبارة من بداية \_ ولا خرج " حتى \_ واجب " ساقطة من النص ومضافة في الهامش.

<sup>(</sup>٢) منير "في النص وهي مصححة في الهامش.

٣) "متحرك" في الاصل.

<sup>(</sup>  $\S$  ) يقول ابن رشد : يقول ارسطو ان كل ما سكن بسكون جزء منه فهو متحرك عن غيره ضرورة والمحرك فيه غير المتحرك . ابن رشد  $\S_{n}$  من  $\S_{n}$  .

<sup>(</sup>ه) ابن رشد يرد على ما يقوله ابن باجّة هنا وعلى ما يا خذه الاخير على ارسطو فيقول: لكن قد يتشكك على هذا القول ان المتحرك انما يمكن فيه ان يسكن بسكون جزء منه فيما السكون فيه ممكن فاما ان نبين ان هنا شيئا يمتنع عليه السكون كما يرى ارسطو في الأجرام السماوية فكيف ليت شعرى يوضع فيي عليه السكون كما يرى ارسطو في الأجرام السماوية فكيف ليت شعرى يوضع فيي هذه ممكنا ما ليس بممكن وانا كان هذا هكذا وكان السكون ممتنعا في بعض

فنقول انه ليس لصورها / الورقة الساد سة والثلاثون الف / اضداد هذه لا يمكن، فقد وضع لعموى ما لا يمكن لكن لا من جهــة ما لايمكن. فان النــار بل من اجل شیسی ، آخر غیر ما وضع . وانما کان یستحیل لو وضع ما لا یمکن ولا من اجل انها متحركة . وكذلك الإجرام المستديرة لا يمكن ان يسكسن من جبهاة انه لا يمكن + مثل انه لا يمكن + مثل انه لو وضعه متحركا ساكنا معا فقد لزم ضرورة ان له محركا غيره . وليس ما لايمكن هنا من جهسة ما وضع فان وضعنا جرما مستديرا لا يمكن ان يسكن فقد وضعنا ان لا مضاد لمحركه ، لا يمكن ان تكون باردة، لكن من اجل انها نار لا من اجل انها جسم شها جزء، من اجل انه لا مضاد لمحركها لا من اجل انها متحركة داخلة تحتّ الوضع المطلوب فذلك مما يسلمه، فانه لم يشترط وانما وضعه فذلك مما يسلمه هو بل يبرهنه ببرهان صحيح لا مرية فيه . واما انه (٤) الارض كلمها متحركة ، ومثل قول فلاطن : فلننزل ان الكل قد عدم، وغير ذلك .

المتحركات كان هذا البيان جزئيا ولم يتضح منه ان كل متحوك فله محسرك متحرك ين هاهنا جسم متحرك ين هاهنا جسم متحرك يمتنع عليه السكون فليس امتناع ذلك عليه من حيث هو متحرك بل من حيث هسو متحرك بصفه ما كانك قلت من حيث محركه ازلي او من حيث ليس له ضد واما من حيث هو متحرك فيمن فيه فاذا الممكن هناك . . والعجب من ابي بكر (يعني ابن باجه) هو متحرك فيمن فيه فاذا الممكن هناك . . والعجب من ابي بكر (يعني ابن باجه) كيف حل هذا الشك ها هنا بمثل هذا الحل ولم يفعل زلك في السال سم حيث كيف حل هذا الشك ها هنا بمثل هذا الحل ولم يفعل زلك في السال سم حيث قال انه ليس وجد لكل متحرك اسرع منه ولا لكل ابطاء ابطاء منه وعدل في ذلك عن بيان احرك من اخر لكن ليس هذا اما نحن بسبيله . وسائل ، ص/ إسام من به عن بيان احرك من اخر لكن ليس هذا اما نحن بسبيله . وسائل ، ص/ إما من به بيان احرك الكن ليس هذا اما نحن بسبيله . وسائل ، ص/ إما من به بيان احرك الكن ليس هذا اما نحن بسبيله . وسائل ، ص/ إما من به بيان احرك الكن ليس هذا اما نحن بسبيله . وسائل ، ص/ إما من به بيان احرك الكن ليس هذا اما نحن بسبيله . وسائل ، ص/ إما منه بيان احرك الكن ليس هذا الما نحن بسبيله . وسائل ، ص/ إما منه بيا بيا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا المنا الكن ليس هذا الما نحن بسبيله . وسائل ، ص/ إما من المنه المنا ال

<sup>(</sup>١) "فقطُ في النص وهي مصححة في البامش.

<sup>(</sup>١) كذا في الاصل والاصح "انما".

<sup>(</sup>٣) شُلُّ ساقطة من النص ومضافة في الهامش •

<sup>(</sup>٤) كذا في الاصل وهو يعني "افلاطون"

يقال على الغاية وقد يقال على الموصل الى الغاية، وهسو سائرها . وبين أن أجناس التحريك الجسماني هي هذه بالاستقراء ،وذلك بين مبداء الحركة ومنه يوجد ابتداو ها . وعند الفاية يوجد آخرها اذا كانت علــي على جهة ما يتحرك الجزَّفي الكل ، ولكن الحامل يلي المحمول . ١ وكذلك فسي قلنا جذب او دفع او تدوير ، واما الحمل فهرسوفي كل واحد من هذه بالعرض ، المجرى الطبيعي . والمحرك الخارج منه بعيد ومنه قريب ، والقريب +ف+هو ابدا والمستحرك معا في المكان الاول، ولذلك يتلوه من غير ان يوجد بينهــما جسـ اصلا . وارسطوبين ذلك بالاستقراء وهوان كل حركة يحركها جسم فهي والمحرك قد في المقالة السابعة.

واذا فارقه المحرك سكنت الحركة، وبعض يفارقه كالسهسم المومي وبالجملة فالزح. (٢) . المنفعل ويماسه ، وبمثل ذلك بعينه يمكن ان نبين ان المحرك يلي المتحرك .والذى وقد ثبت في أقاويلنا في الكون والفساد +على + أن الفاعل يلسي نريد هنا ان المحرك القريب عند ما يبتدئ الحركة يلي المحرك. فبعض لا يفارقه وقد تلخص الامر في هذا في الثامنة. فلذلك يجب ان يفهـم هذا القول

(٣) كذا في الاصل ولعله يعني الزج.

<sup>(</sup>١) يقول ابن رشد: وارسطويصحح ذلك بالاستقراء فان كل حركة انها هي المحدث المحركة انها هي المحدث في بالمحرث والما التدوير فانه مؤلف من جذب ودفح والما الحذب والمدفح فظاهر ان المحرك المقريب فيه يلزم ضرورة أن يلي المتحرك عند ما يحركه . . .

<sup>(</sup>٢) يقول ابن باتحه في كلامه على "الكون والفساد" ، المخطوطه ، ورقة ١٨ الف ، والمستحرك اذا حرف المستحرك فقد ماس هذا المحرك بطبيعته ذرك المستحرك ، باء / : ان كل متحرك في ويتلو محركه الاقرب بأجة في موضع آخر: واما الصناعة فانها لا تحرك بلات والمدات واحد فيكون له محرك بالات وما يتحرك عن محرك بهذه الصفة فله اكثر من محرك واحد فيكون له محرك اخير وهو الشيسي الذي يلي المتحرك كالقد وم المخشسة واحد فيكون له موال الخير على ما تبين لا يحرك دون الاول ، فاما الأول فانه يحرك ون الاختير ، فان الحركة انما توجد في حين وجود ها بحضور تحريك المحرك الاول ، فا الاول وانه يحرك ون الاخير ، فا ملكوكة والميه تنسب كما تبين في الثامنة (من السماع) . فارن ، كتاب النفس وتحقيق المعصومي ، ص ٢٧ .

على ان المحرك يلي المتحرك عند لما يبتدئ بالحركة/ الورقة الساد سة والثلاثسون باء / لا انه لا يفارقه ، فان ذلك سيتبين في الثامنة .

الهـواء اليهـا بجذبهـا، أما على طريق التعاقب كما في الخشبة (ألتي تجأت إلنار وكما يعرض في السرامات \* من تبادل الاسطفسات من الحلول في المكان (٤) والقول في امثال هذه في مواضع اخر. والقول في امثال هذه في مواضع اخر. فقد يتشكك رمتشكك في حجر المغناطيس وفي اجسام اخر تحدث اشياء دون ان تماسها . فاقول ان المحرك القريب في امثال هذه ضرورة هو المحيط (٣) عرض التشكك . ومما يظهـر فيه ذلك ظهـورا بينا الحجر البجادى فانه ولذلك يجب ان يثبت هاهنا، ونفحت لم تركه ارسطو ولم يعرض للبرهان اذا فالما كيفُ نعلم ذلك فمن البرهان المكتوب في شرح كتابه في الكون والفساد . وكذلك القول في الخشبة التي تجذبالنار. فان في كلها ضرورة يتحرك ر ( ) . بالمتحرك وذلك أن المغناطيس يحرك المهاواء والمهاواء يحرك المعديد اوبوجه آخر. ولذلك قال ارسطو، سواءً كان الجاذب يجذب بانه يتحرك او يجذب وهو ثابت. والمراكب يحرك المركوب اذا كان المركوب ليس حيوانا مثك السفينة،فان ذلك بجذباوبدفع اوبهما معا . وقد تلخص ذلك في السابع فليلتقط من هناك •

<sup>(</sup>١) المغنيطس في الاصل •

ه الذي يا (۲) يقول ابن رشد : فنقول ان اول ما يحرك دون ان يتحرك وهذا ظاهر بنفسه . طيسوغيره من الاجسام التي تحرك ولا تتحرك الجسام التي تحرك الجسام التي تحرك وذات ان هذه

<sup>(</sup> ٣ ) البجاذى كما في الجماهر للبيروتي •

<sup>(</sup>٤) يقول ابن رشد : والدليل على ذلك ما نشاهده في الحجر يجذب التبنة حتى يحك فيسجن <u>. رسائل</u> ، ص ١٠١ انظر وجه الث

<sup>(</sup>ه) كذا في الاصل .

وكذلك المحيل والمستحيل هما معا، فأنه ليس بينهـما شيـى . ولمـا كان المحرك كما قال يلي المتحرك، وانما يحركه من جهـة ما يتلوه، لزم ان تكون القوم التي تحركه اما في بسيطه كالالوان اوتكون شايعة فيه كله فتكون في بسيطه بوجه ما . وبذلك تكون الحركة شايعة في المحرك، ولا يمكن ان يكون جسم يحرك جسما الا بقوة تنقسم باقسامه ، فما كان من الكيف كذلك كان فيه حركة، والحركة في الكيف استحالة، والاستحالة في امثال هذه، وهذه كلها يعمها انها محسوسات اول وهي انواع الالوان وانواع الارايسح وانواع الطعوم وانواع الاصوات وانواع الملموسات وهي الحر والبرد والرطوبة واليبس، وهذه هي فصول الاجسام الطبيعية فان فيها حارا وباردا ومارا وحلوا وابيض واسود وصلبا ولينا. فالاستحالة في هذه وبم فان كان منها ما يكون المحيل من نوع المستحيل بالقوة كالحار والبارد ، ومنها مسا يكون لا من نوعه بل من نوع آخر كالصلب واللين . وكيف كان فان الاثر في المحيل هو مع المستحيل، وكذلك اللون يحرك الضوع، والضوع يحرك الهواء والهوا عصرت الحاسة، فهـما معا . فالمحرك القريب وهو الذي يسميه ارسطو في هذه المقالة اولا هو مع المتحرك . ولما كان (ت) اجناس الكيف كما قيل اربعة وهي الملكة والحال والقوة والكيفية الانفعالية وكيفية الكم من اجل ما هو (٢) ) كم. وكنا قد رسمنا الاستحالة بانها تغير في الكيف، لزم از ننظر في كل / الورقة السابعة والثلاثون الف / كيف ام في بعض اجناسه.

<sup>(</sup>١) يقول ابن رشد : وكذلك الامر في الاستحالة .. . ثم انه ينحو نحو ما في هذا المقطع فيقول : أما الاستحالة التي في الكيفيات التي هي الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة وما تبعم افالامر فيه بين واما في المحسوسات فالامر في ذلك ايضا . . بين . . رسائل ، ص ١٠٢ – ١٠٣

<sup>(</sup>٢) يضم ابن رشد ذلك في عبارات مختلفة فيقول: وانواع الكيفيات اربعة المهيئات التي في النفس والمتنفس بما هو متنفس، والاستعدادات الطبيعية، والكيفية الانفعالية وهي التي في المحسوسات، والاشكال التي في الكميات بما هي كمية . . نفس المرجم ص ١٠٣

<sup>(</sup>٣) كذا في الاصل ولعل "او"اصح.

( ;

والحال هما في المتنفس من جهــة ما هو متنفس،أمافيالجسد كالصحةوالمرض، كالموضوع. والاعتدال من المضاف ولا حركة في المضاف، فكيف فيما قوامه به ؟ التركيب او اعتدال قوى الاخلاط، فاذا خرجت عن الاعتدال كان مرض،واذا عاد الاعتدال فهسي صحة . فالصحة كصورة في اعتدال الاخلاط والاعتدال فنقول انه لا يكون استحالة الا في الكيفية الانفعالية، وهي المشتملة وانما تكون الصحة بان يتغير شيسيء باحد انحاء التغايير المطلقة إلما بان يستحيل بان يسخن او يبرد والم بان يتحرك في المكان كما يعرض فسي الخلع واما بان ينمي كما يعرض في الخراجات، وذلك بين بنفسه لمن زاول على المحسوسات الاول وهي فصول الاجسام الطبيعية, وذلك ان الملكـــ وبين أن هذه لا يكون فيها تغير لان الصحة في الاعتدال، الما اعتدال الصناعة الفاعلة للصحة .

بالهدوئ وعند ذلك تصير وسطا . والمتوسط مضاف وليس فيه حركة . ولا اقول وكذلك لا يكون استحالة في الفضايل الخلقية لانها توسط بيسن ان هذه تكون دون حركة ،ولكن ليس وجود الشيسى ٔ استحالة ووجوده غيـر استحالة معنى واحد . وكذلك القول في كل ملكة ذات اطراف مثال ذللك ستفادة بوجه آخر. وكون الفضيلة في الغضب هو ان تصير هذه القوة فينا حيث ننفعل بها اذا قضى النظر بالغضب، ولا نغضب اذا قضى النظــر استعمال المال فان طرفيه التبذير والبخل. وحال النفس عند الخوف فان اطراف الاضدار واعتدال في استعمال القوى الطبيعية عن الانفعـالات لفضب فانها قوة على ان نغضب وعلى ان لا نغضب بالطبع، لا على انه ـ النفسانية، واعني بقولي قون طبيعيه انها لنا بالطبح، مثل القوة على طرفيه التهسور والجبن. والفضيلة في كلا "هذين الوسط. والوسط

ŧ ;

١) "أو" في الاصل

<sup>(</sup>٢)كلسي في الاصل

المضاف والتغير من نوع من المضاف الى نوع مقابل له ليس استحالة ولا استحالة وانما قوة الاستحالة. ولما كان اخد الفضيلة او وجود الرديلة انما متقابلتين، فان اخذ الفضيلة وتركها عن حركة اما قريبة وهي اللذة والاذى يكون باللذة والاذى، واللذة والاذى حركتان في الحاس او عن حركتيسن او بحيدة وهي عن الانفعالين اللذين هاذان، اعني اللذة والاذى عنهـ حركة, فذلك مما قد تبين. فالتغير من عدم المضاف الى المضاف ليــ

لانه لا يقبلها ولا ينفعل بها الاعن اختياره فكانه متحرك بها بذاته. واما الرذيلة فبها يصير الانسان قابلا للانفعالات غير مستنع عنها، احب الانفعالات على ما يختاره، فان ذلك ما مخوذ في حدها . ولذلك قيل ان وايضا فان +ه + بالفضيلة يصير الانسان قادرا على أن يكون فــي الفضيلة تصير للانسان غير قابل الانفعالات، / الورقة السابعة والثلاثون باء / لانه يسكن من تلقايه . واذا قبل الانفعال لم يتحرك عنه ضرورة كما يتحرك تلك حيوانا يتحرك من تلقايه . فان الحركة من تلقائه هي خاصة الحيوان ، والحركة عنه (ضرورة) صاحب الرذيلة الى ان ينقضي فعله، حتى لا يكون قادرا فسي حال تحركه عنه على السكون ، بل يكون يسكن متى شاء ، فيكون ابدا في حالاته قيل ان الرذيلة هي التي بها يكون الانسان منفعلا الانفعال الذىله بالطبح او بالعادة، والم صاحب الفضيلة فلا ينفعل الا باختياره، فلذلك ذلك او اباه. فيكون كما تكون الجمادات مثلا متلقيا لقبول الانفعالات، فانما يكون خلوا ما لم يحضر المحرك فاذا حضر انفعل ضرورة. فلذلب ليس هو قابلا للانفعال الا بالقصد الثاني، ويصير منه كالمتحرك من

<sup>(</sup>١) يقول ابن رشد: وإيضا فان الهيئات التي في النفس هي اما ادراكات وإمسا فضائل إلى الفضائل فاضما توجد في الاعتدال والنقائص في غير المعتدل وشما من المضاف وليس في المضافين حركة . . وكذلك الهيئات التي في المتنفس بما هو متنفس هي صحة او مرض والصحة اما في الاعضاء المتشابهة الاجزاء فاعتدال امزاجها والما في الاعضاء الدينس المنافس هي ١٠٠٣ من المنافس هي ا (١) منها او فيها في

ضرورة هي للأجسام الطبيعية وللنبات .

وتنفصل بان احدها يتحرك عن المبداء الذى منه احدى الحركتين المتقابلتين كما يتحرك صاحب الرذيلة الى ان ينقضي فعله،حتى لا يكون قادرا فسسي الاولين مبداء الحركة وليس فيه مبداء السكون المقابل لتلك الحركة . وفسي الحركات المتقابلة ويسكن بالمبداء الذي به يتحرك. وكذلك في الجنسيسن لان فيه السبداين معا • ومن هنا يتبين عن قرب ان الحيوان يتحرك ابدا الحيوان المبدآن المتقابلان فلذلك يتحرك بالمبداء الذى فيه ويسكن ببقابله حالاته تلك حيوانا يتحرك من تلقايه، فان الحركة من تلقائه هي خاصـة الحيوان والحركة ضرورة هي للاجسام الطبيعية (وهي) تتحرك ضرورة عسن والفرق بين هذين الجنسين ان الاجسام الطبيعية تتحرك ضرورة وغير متقابلة، وكلها تشترك في انها لا تتحرك من تلقاعها ، الطبع الى احد المتقابلين. واما النبات فحركاته عن النفس الفاذية كثيرة حال تحركه عنه على السكون، بل يكون يسكن متى شاء فيكون ابدا في يتحرك حركات كثيرة متقابلة وغير متقابلة، والحيوان خاصة يتحرك عن مبادئ اخر، بتلك الحركات يقبل هذين المبداين في وقتين، فان المتقابلين لا يوجدان معا، وسنبين هذا في الثامنة. متقابلة

اعطي جمينع انواع التمييز، لذلك جعل قابلا للانفعالات / الورقة الثامنة والثلاثون له به اما جودة الحال او السلامة فقط. لانه لم يعطُ هذا النوع من التميز الف / على الاطلاق، فيتحرك بالتمييز من تلقائه وهذا بين بهذا النحو من التاءلم . افقص وجودا، فان الحيوان غير الناطق انما طبع ليقبل مذالانفعال مايكون وهو احد انواع العقل العملي ، ولو اعطي ذلك لكان فضلا اذ قد طبيع على أن يقبل الانفعال الذي به يكون على الحال الافضل. وأما الانسان فلانه فاذن الرذيلة يكون بها صاحبها بحال الحيوان غير الناطق ، وكلاهما يشبهان الإجسام الطبيعية عند حضور الانفعال، ويكون الانفعال فيه بمنزلة الثقل والخفة في الاجسام الطبيعية . غير ان صاحب الرذيلة

وكذلك ليس في الفضايل الفكرية، وبالجملة في الهيئات التي لااطراف لها، استحالة، فلانها لا اطراف لها، بين انها لا استحالة فيها، فالطرف فيها انما هو العدم، والتغير فيها انما يجرى مجرى الكيون والفساد، والتمام فليس باستحالة بل انما هو استكمال فان التمامات مجانسة للصور مجانسة الكون والفساد، وايضا فان كون العلم من المضاف بين بنفسه ولا حركة في المضاف، بل انما يتحرك فيه بان يتحرك شيئ آخر، فاخذ المضاف وتركه تابع لتفير، وهو كما بين في السادسة باشتراك الاسم، وايضا فان وجودنا نعقل كوجودنا ان نبصر ونلمس، وهذان ليسا استحالتين، فلا وجودنا ان نعقل ليس استحالة، وهذا مما يستظهر به ارسطوليثبيت

وايضا فانما يعقل الانسان اذا سلبت جميع حركاته، حتى ان بعضهم اذا استفرقوا في الفكرة بطلت جميع حواسهم وصاروا في حال النيام. وأذا كان ذلك فعند ذلك يوجد العقل. وقد تبين في غير هذا المكان ان العقل يوجد لا في زمان، فليس فيه حركة، وانما يحتاج الزمان الى وجوده لانا لا نعقل ونخرج من القوة التي هي الجهمل الى الفعل الذى هو العقل الذي هو العوضوع الاول للعلم الذى يكون الموجود عالما ،بل بان يتكون وذلك بان لا يكون في نفسه انفعال، ولذلك يحتاج ان يخلو + أب من جميع الانفعالات بان يستحيل شيئا آخر، فاذا استحال وسكن ابصر عند ذلك.

<sup>(</sup>١) "التكون" في الاصل وهي توادي نفس المعنى .

<sup>(</sup>۲) قارن اعلاه ص ۲٫ ملوظ، (۱).

<sup>(</sup>٣) 'ليس "ساقطة من النص وهي مضافة في الهامر، والمقصود ان انتقالنا من حالة الجهام الى حالة العلم كانتقالنا من عدم الابصار ليس باستحالة سواء الى العلم أو الى الجهل ليس باستحالة.

<sup>(</sup>٤) هناك وجه شبه بين كلام ابن باتّجة هذا وبين كلام ابن سينا في مثال الرجل الحائر اوالرجل المعلق في الهواء المشهور.

ولذلك لا يقدر الشباب على وجود ذلك، والشيوخ اكثر في ذلك لان الحركات فيهم اقل واضعف. والطبيعة في الشباب تتموج بالحرارة والرطوبة ولذلك تسكن بالادب، ولذلك تسكن بالادب، ولذلك يمتنع كثير من الشيوخ ذوى الفطر الفايقة عن ان يعلم العلوم النظرية، لعدم الادب اذ لم تسكن شهوات نفسه بالادب. فبالسن والادب يكون وجود الحكمة مكنا فيمن لم يكن به نقص طبيعى .

ولا في الكيفية التي في الكمية استحالة، لا في اخذها ولا في تركها لا نها تجرى مجرى التمامات، والتمامات لا حركة فيها، بل انما تكون بحركة و فلذلك يقال مثلث من نحاس ولا يقال حار من نحاس ولا يقال نحاس مثلت للكرسي كما يقال حار ، ولا ايضا للبيت او الكرسي اذا كمل انه استحال، كما يقال في الخشب اذا استحر، فان قيل له انه قد استحال فعلى وجه آخر، واذا كان يقال على متضادين، ويقال على مضاد آخر ولا يقال على مقابله، فانه مقول باشتراك.

وايضا فان الاوساط في الاستحالة محدودة الترتيب عند التغير فيها وترتيب الاشكال انما هو تابع لترتيب العدد . وايضا فان في كل شكل توجد انواع غير متناهية ، مثال ذلك المثلث فان للمختلف الاضلاع انواع لا نهاية لها ، وذلك / الورقة الثامنة والثلاثون باء / ان نسب اضلاعه بعضها الى بعض غير متناهية ، فلذلك لا يتحرك فيها المتحرك على ترتيب فتكون حركته على اتصال ، بل انما هي حادثة عن حركات كثيرة متشافعة وغير متشافعة . فلذلك يخيل في بعضها ان المتغير فيها متصل وغير

<sup>(</sup>۱) يقول ابن رشد: الما الاشكال التي في الكيية بما هي كيية فظاهر ان حصولها وزوالها ليس استحالة بل ذلك تابع لا ستحالة لانها تجري مجرى التمامات والصور، ولذلك لسنا نسميه باسم المادة الموضوعة لها فنقول التمثال انه حاس بل نحاسي او من نحاس ونقول في الحار والبارد واليابس والرطب انه حجر، قارن ابن رشد، رسائل، ص ١٠٣

<sup>(</sup>٢) فان ساقطة من النص ومضافة في الهامس.

الى طرف وليس في الاشكال طرف يوجد ، فان المثلث هو الطرف الاول في فلا السطح الذي يحيط به خط واحد كذلك، فان الداعرة طرف والخطوط لاشكال المختلفة انواع نهاياتها ، فغير ذات نهاية في انواعها . وايض كذلك في الاستحالة. وليضا فان الاستحالة في الطبع من كثيرة الاضلاع. لاشكال المستقيمة النهايات، وليس يوجد طرف في

في السني الثمانين والاربع ماية لتاريخ الم...جرة كيف يوجد ذلك (اب) یحیط به خط واحد ومجانبه (اب) فیه (ده) وتکون نسبة ما . . . (د ط) كنسبة (ده) كنسبة (هدر) الى (دب (اد) وماعد به (دب) کنسبة (۱۰) الناقص وهو الذى يوجد في الاسطوانة، والمخروط الذى قاعدته داعرة. وهذ قطوع نسبة اجناسها هذه وليست بها غير نهاية. وفي الهندسة التي استنبطه (١٠) (١ج)، وهذه اجناس الكيفية انواع غیر متناهیة لان کل قطعین نا قصین لم تکن نسبة مجانب احدهم ضلعه القايم هي النسبة التي بين مجانب الاخر وضلعه القايم غي واحد غير متناهية الاجناس . فان فيها بالتكرير، ويوجد نوع آخر يكون (١٠) الى (٥هـ) (اج )، فتكون نسبة (اد ) الى ( د ه) مثال ذلك إن يوجد قطع (آب) متشابه سین، وایضا فانه قد توجد وقايمه ( ا ج ) وخط ترتيب نسبة اعطيت بين خطسي الذي يكون ارتفاعه مثله، وكذلك الى المنحنية التي تحيط بسطح الى المجسم <u>، ځ</u> <u>و\_</u> <del>ر \_</del>

<sup>(</sup>ا ب) الارجح انها تشيرالي نقص اوخلل النص زائدة بعد اشارة ي تور

٢) الكلام غير مقروء تماما في الاصل .

<sup>(</sup>٣) يوجد موضع كلمة ممسوح في الاصل

ارسطو (ب)المضافة ويلقب / الورقة التاسعة والثلاثون الف / في لسان العرب محسوسات، ولذلك يستحيل ما ليس له حس كالحجروما له حس، وليس لما فيه في المحسوسات لكن ليس +ت+ من جهـةانهـا بذاته هو اولا استحاله اسم يعمه الا انها كلها محسوسات اول. وقد غير هذا الموضع . ولما كانت الموجودات منها بقال انه هو بعينه. وهذا الضرب من اضافة الوجود في موضوعه يلقبــه في الوقت بعد الوقت (ب)المقارنة، ونحن نسميها باسم جزء احد انواعها الاقل والاكثر كالبياض، فان الثلج اشد بياضًا من الجص. فان الاقل والاكثِّ والاضعف والاعظم والاصغر كالمضافء فانس وكيف كان ذلك بذاته على القصد الاول او بنحوآخر، كان المتوسط بي يستحيل ما له حس غير انه قد يحس بها عندما يستحيل وقد لا يحـ ليس بشيسي، اكثر ابوة او بنوة ولا اقل من شيسي، آخر. ومنها ما لاقل والاكثر والاعظم والاصفر يقال له مساوه والمتوسط بين الاشد فيما له عدد، والاعظم والاصغر فيما له إنتصال، والاشد مالايقبل الاقل والاكثر والاشد وقد استقصي القول فيها في فالاستحالة انط تكون وهي المناسبة .

عبارة أهو اولا استحالة أساقطة من النص ومضافة

Party.

المتحركة التي هذا القول يليق المتحركة التي هي له معنى يك اعظم او اصغر و والجسم يكون م، لانه بما هي صار له دلك ا

كانت الحركة تقبل الاقل والاكثر والاسرع والابطاء، وهو البطء الاكثر وبينهما كل حركة تناسب كل حركة + اذا كانت الحركة +اذ فليت شعرى هل

فرضا لمتكون لم بنفسه. فهمل كل جنس من الاجناس الثلاثة يقبل ناك ؟ فان كان فهل بين مناسبة ام لا ؟ فان نحن سلمنا ذلك لزم ان تكون استحالة ما مساوية لنقلة، يقبل الاقل والاكثر . فاما أن الحركة مما يقبل السرعة والابطاء فذلك بيسن قطع في قدر واحد من الزمان بعدا اعظم، والمساوى لم قطع مساويا وذلك محال ، ومنها يتبين ايضا ان الحركة تقال باشتراك على الثلاثة الكن وامزم أن يكون أثر ما مساويا لطول . وذلك ما لا يمكن ، فان الاسرع هو ما ليس باشتراك محض، لكن بنحو متوسط، فهال تكون المناسبة بين نوعين من جنس واحد ، مثال ذلك النقلة ؟ وارسطو بين استحالة ذلك بانه يلزم ان تكون النقلة على قوس مساوية للنقلة على خط مستقيم، فيكون خط جميئ انواعها تكون مناسبة، حتى يكون اذا بين كل شخصين فنقول ان كل مناسبتين فبينهـــما ضرورة معنى واحد مساويا لقوس، وارسطو يرى ذلك غير ممكن . والمساوى:

 یقال علی ما ینطبق بعضه علی بعض ولا یفضل من احدهما شیسی ، كخط مستقيم اذاكان مسويا لخط مستقيم وكدائرتين متساويتين

يقال على المقادير التي يعدها مقدار واحد عددا واحدا. وبهذا النحو يكون المثلث مساويا لمربع . وهذا المقدار يكون المنطبق الاول او ما يجری مجراه .

يقال على المقادير التي نسبتها الى اى مقدار اتفتى نسبة واحدة سواء انطبق بعضها على بعص او لم ينطبق .

فهـنه انحاء المساواة المشهرورة . واما الاول فهـو المساوى

<sup>(</sup>١) "الثلثة' في الاصل

( )

امثال سطح اعظم دايرة يقع في بسيطها، وان مخروط الاسطوانة ثلثها. وتكاد ان تكون معضم البراهين التي في كتاب ارشميد س تنتج هذا النحو من المساواة، ولا يمنع من هذا الوجه ان يكون قوس مساويا لخط مستقيم . المقولة في هذه المناسبة هي ان يكون عظمان متى فرخر شكل مساولا حدهما لم يمكن أن يحيط بالاخر ولا يحيط الاخر به . فانه أن أحاط به وهو مشل مقدار واحد يعدهما، منطبقة كانت او غير منطبقة . وقد يقال الاعظم علسي الاخر فذلك اصغر منه . وبم أدا الوجه يقال أن بسيط الكرة مساو لاربعة المقدار الذى يحيط بمقدار غيره، ويقال على المحاط به اصغر . فالمساواة الثالث هو ما نسبتهــما الى مقدار واحد نسبة واحدة، ولم يكن لهـــما يفنيه الجزء فم-و ضرورة من نوع واحد من المقادير من جمـة ما هو ذلك فقد يتشكك متشكك على ما قاله ارسطو في ذلك فيقول: ان كل ما لا / الورقة التاسعة والثلاثون باء / ينطبق، اما هو واما جزوء، وامكن ان بالتقديم، ويقال على الثاني من جهـة انطباق بعض اجزايه على بعض المقدار لا من جهـة ما عرض له مثال ذلك أن الخطوط المستقيمة أنــم واما لم لا ينطبق الاصغر على جزء من الاعظم كما كان في الخط المستقيم يخالف بعضها بعضا بالاقل والاكثر، والما في كيفية فلا، وكذلك الدائرة فان المنطبق الاول لم-سما يمسئ ذينك المقدارين بالانطباق، والضرب

<sup>(</sup>١) أي: والضرب الثالث هو ما نسبة المقد ارين الى مقد ارواحد ( أو ثالث ) نسبة واحدة .

<sup>(</sup>٢) انتظر ص ه اعلاه ، ملحوظة رقم ١ . ويقول ابن رشد : • ويقول انه ليس كل حركة يقال فيها الاسرع والابطاء بمعنى واحد باشتراك الاسم . • ويقول انه ليس كل حركة يقال فيها الاسرع والابطاء ولو كان ذلك لان الخط المستقيم ولا المخط المستدير ولا المخط المندسة ان الداعرة مساوية لمربح كذا وان خط مستقيما مساو لخط ما ما يقال في المهندسة ان الداعرة مساوية لمربح كذا وان خط مستدير فانما يقال في المهندسة ان الداعرة مساوية لمربح كذا وان خط مستدير فانما ولا ما يقال في المهندسة ان الداعرة الاحاطة مثل ما يقول ان ما يحيظ به هذه الداعرة او الخط المقوس مساو لما يحيط به هذه الداعرة او الخط المقوس مساو لما يحيط به هذه الداعرة او الخط المقوس مساو لما يحيط به هذه الداعرة او الخط المقوس مساو لما يحيط به هذه المربع قارن ابن رشد ، وساعل م عده المداعرة المقوس مساو لما يحيط به هذه المربع قارن ابن رشد ، وساعل م عده المداعرة المقوس مساو لما يحيط به هذه المربع على المداعرة المقوس مساو لما يحيط به هذه المربع على المداعرة المقوس مساو لما يحيط به هذه المداعرة المقوس مساو لما يحيط به هذه المربع على المداعرة المقوس مساو لما يحيط به هذه الموبع على المداعرة المقوس مساو لما يحيط به هذه المربع على المداعرة المقوس مساو لما يحيط به هذه المداعرة المقوس مساو لما يحيط به هذه المربع على المداعرة المقوس مساو لما يحيط به هذه المداعرة المقوس مساو لما يحيط به هذه المداعرة المداع

فسنقوله في الثامنة . واما محيط قطعة من القطع الزايد مع قطعة منه اذا لم يكن وضعها من راس السهام وضعا واحدا وذلك ان يكون بعدهما منه بعدا واحدا، فانهام يختلفان بالكيفية وقد تكون احداهما اعظم من الإخرى، وقد تبين كيف يكون هذا في كتب قطوع المخروط، وكذلك تخالف قطعة من قطع مكاف مثلا او غيره قطعة من قطع آخر بهـذا الوجه وبوجوه اخر، وكذلك السطوح فان المثلث من جهدة ما هو سطح هو من نوع المربع وانما اختلفا بوضع النهايات فيهام والنقلة انما تنقسم اولابانقسام الابعاد وهي اما مستقيمة او مستديرة او مركبة، وليست من جهـة انهـــا مساوية او غير مساوية . وانما ذلك عارض ذاتي عرض لها من اجل ان بعض ما به قوامها من جهدة ما به قوامها يلزمه ذلك ، وذلك ان الخطيوعذذ في حدها فهـي تنفصل بفصول الموضوع، وليس يمكن أن يوجد في الخطوط الضرب الثاني من المساواة الا بالعرض ، فانه ان فرض مثلثان وعليهـما (ابج) (دهز) متساوى الاحاطة غير متشابهين، وليكن (ك) يعد مع ذلك كل واحد من اضلاع (١) وهو مع ذلك لا يعد اضلاع ( د هز ) ، فقد يظن بهـذا ان يكون في الخطوط للصنف الثاني مــن المساواة، وليس كذلك . لان الفرض ان الاحاطتين متساويتان اذا صارا كخط واحد مستقيم ، مثل خطى (ك ل ) . وايضا فانما ذلك بالاضافة الى مقدار ما، وما كان بم ـ نه الصفة، فلا بد ان توجد خطوط غير متناهيــة تعد كل واحد منها . الا أن الفرض ليس من أجل العدد ، أذا استعمل في البراهين فانما يستعمل عارضا ، وانما يفرض اذا كان كخط واحد مستقيم، وذلك بين في كتب المهندسين. فاما المساواة الثالثة والرابعة فهي ابعد.

<sup>(</sup>١)\* المستقيم ُ في النص وهي مصححة في المامش.

<sup>(</sup>٢) الاضلاع ُ في النص وهي مصححة في الهامش ٠

<sup>(</sup>٣) كذا والاصح: متساويين ".

مناسبة، ولذلك لا يقال ان السيف احد من النفمة التي يقال لم\_ا حارة وذلك محال . وهو الوجه الذاتي الماءخوذ في حدّ الحركة . فالحركة على قوس مساويا لخط مستقيم بالوجه الاول ، أقرب اليهسا من الاستحالة. فان الحركة تقال على الاجناس الثلاثة العلمي / الورقة الاربعون الف/ القوس غير مواطية للحركة على الخط المستقيم لكنها المنفصلات . فاما واسطة المنفصلات فانهسا احد من الوسطى واحد مسن ثقيلة الحارات، وذلك لانه ليس هنا معنى واحد مشترك في السيف وفسي نحو من انحاء التوسطُ. وكل ما يدل عليه الاسم المشترك لا يكون فيـه الصوت. والمعنى المدلول عليه بالحاد في الاجسام غير المعنى المدلول فارسطو انما الزم ان يكون عليه الحاد في الاصوات.

في الحد أن يكون القابل الأول وأحدا، ولذلك لما كانت + كان + وقد يتشكك على ذلك فيقال ان الكثير اسم مشترك ، وقد يكون شيى فيها، ولما كان القابل في القوة في الهـوا، والارفر اثنان لم يصدق فيهما المساحة في الابعاد وكانت من نوع واحد لانها خطوط مستقيمة كان ذلك كان الاسم مشتركا ، وذلك ظاهر، فان القابل الاول يوجد في القوة . ويقال انه اكثر في المساحة، فقد يظن بهـــذا انه يحتاج ان وقد لخص ارسطو هذا التشكك في السابعة، وبين ان القابل الأول متى لم الكثر – وليست الكثرة معنى واحد – ولذلك لا يقال ان هواء اكثر من ارض في المقبول، فاذا كان اثنان لم يكن الحد واحدا بعينه. والامور التسي عليها يقال اسم باشتراك (الاسم) على ضروب: يكن واحدا بعينه ر ب<u>ن</u>

اصلا كالكيف المقول على الصورة وعلى الانفعال، فانها لا تشترك في شبعي - اما متباينة في الحد جملة واحدة حتى لا تشترك في شيسى، واحد

<sup>(</sup>١) "الثلثة" في الاصل .

<sup>(</sup>١) ومضافة في البهامش .

اصلا كالضرب، فان الضرب يدل على الصك لجسم ما كالضرب بالسياط وكالضسرب الذى يقال له: رجل ضرب.

"الضعف"وما جانسم سما، وشده صنف من المتوسطة اسماوعها وهي حدودهما موافقة من معان يدل عليها بالفاظ واحدة، كما عرض ذلك في - وقد يوجد نحو آخر وهوان يكون معنيان يقال عليهما اسم واحد ، وتكون تشترائه في اكثر اجزاء الحد وتختلف بجزء منه اى جزء كان . التي يقال لها المشتركة اقوالها. ا والما ان "الكثير" وفي

في اشياءً يكون فيمسا معنى واحد . والنوع من شاءنه ان يخالطه المقابل له " فالمناسبة انما تكون ضرورة في اشياء من نوع واحد بعينه . فانها النقلة المستديرة . وانما السرعة المقولة بالتواطرة على ما كان في نوع من ولا اكثر ولا مساو، لان اللون جنس وليس بنوع . ولذلك لا يكون التناسب ان كانت من جنس واحد لم تتناسب،ولذلك لا الاحمر اقل لونا من الاخضر كان اثر مساويا لعضم . ولا تكون استحالة تناسب استحالة ليست من نوعها لا تكون السرعة في الاستحالة مواطية للسرعة في النقلة، فانه ان كان ذلك عدما ، فلذلك السرعة من المشتركة اقوالهسا . ولذلك / الورقة الاربعون با على الم ولذلك يقبل الاقل والاكثر وما جانسه—ما ، والمقابل قد يكون ضدا وقد يكون فلا یکون برد اسرع من تسخن، فانه ان کان ذلك فقد توجد حرارة او نقلة مستديرة كما قلناه، فالسرعة والابطاء من المشتركة اقوالها . غير ان السرعة في الاستحالة اشد مباينة للسرعة في النقلة المستقيمة من سرعــة برودة مساوية لصحة . فلذلك لا تكون نقلة مستقيمة اسرع ولا ابطاء م انواع التلاير)كالنقلة، لان طولا مستقيما قد يوجد اعظم من طول مستقيـ

<sup>()</sup> كه "ساقطة من التص ومضافة في المامش.

<sup>(</sup>١) "النقلة" في النص "والسرعة في الهامش.

<sup>(</sup>٣) "التغيير" في النص "والتغير" في الهامش

ومساويا له . وبين السرعة والابطاء المساواة . فاما السرعة في الاستحالسة والابطاء فبينهـا العشابمـة، لانه ليس اثر اعظم من اثر ولا مساويا لـه، فانه ليس حرارة اعظم من حرارة ولا مساوية لهـا،على ما تبين قبل.فلذلك يكون هناك استحالة تشبه استحالة ولا تكون مساوية، اللهـم الا باشتراك الاسم، فان المساواة قد تقال بالاستعارة على التشابه .

اخرى، يكون بها المحرك عند المتحرك اضعف واقوى . فقد يجب ان نلخص وكان ذلك يعرض اما من قبله واما من قبل محركه، او من قبل عايق مقابل ولما كانٍ كلمتحرك فله محرك وكان التحرك الواحد توجد له السرعة والبطَّء، اما في حركات كثيرة بالعدد فيوجد تارة سريعا وتارة بطيئا، واما في حركة متصلة فيكون في بعض اجزائها يسرع وفي بعضها يبطى، لمحركه، والعايق انما يعوق بان تصير نسبة المتحرك الى المحرك نسب حال المحرك عند المتحرك فنقول:

غيران الامر ممكن ان يمر في اضعاف المحرك وانقسام الزمان وتضاعف المسافة على تلك النسبة بعينها. وأما في التنصيف فليس ذلك ممكنا ولا امكن ان يحرك تلك المسافة في نصف ذلك الزمان، او ضعف تلك المسافة في ذلك كان جسما وقوته التي يحرك بهـا شايعة فيه فهـو منقسم من الجهة التي ان المحرك اما أن يكون جسما أوغير جسم فأن ذلك سيبين. فسا الزمان بعينه، فضعفه يحرائه اسرع ضرورة . وما امكن ان يكون نصفه يحرك بها يحرك . وكل ما يحرك متحركا واحدا بعينه مسافة ما فان ضعفــه ذلك المتحرك بعينه حركة تلك المسافة بعينها في ضعف ذلك الزمان

<sup>(</sup>١) قارن ابن رشد حيث نجده يحدو حدو ابن بادة فيقول: متى فرضنا بدك الشيعي ما قدرا ما بعينه وفي زمان وضاعفنا المحرك امكن ان يحرك في نصف ذلك الشيعي في ذلك الزمان و ساغل و من و معد تلك المسافة وان تلك السافة نقير امثله ابن باجه وفي ابتاع نقس طريقه هنا حتى نهاية تعليقه على المتعال المقالة السابعة ولقد اصبح واضحا ان اطلاع ابن رشد على شرح ابسن باجة كان له الاثر البالغ على اراء ابن رشد حول السماع الطبيعي وسنعود المي هذا الموضوع .

يحرك رجل واحد الف قنطار، وذلك غير ممكن فلا يكون لشيسىء قوة محدودة بل انما تقدر بجميع هذه ، فلذلك لا يكون قولنا قوة تحرك ثلاث قناطير تحديد تزاد عليه نسبة المسافة التي يحركها الى الزمان الذى يحرك فيه. غير (٢) (٢) محركا الا أن تكون نسبة الزمان الى الزمان تماثل نسبة المسافة الى المسافة بل يكون كل محرك يحرك كل متحرك مجانس لمتحركه . ولا يخالف محسرك القوة حيوان(١) ما، ان قد يمكن ان يحرك ذلك الثقل بعينه كل قوة مفروضة القوى المحركة بالقوة المتحركة ولا بالمسافة التي عليها الحركة ولا بالزمان المتحرك عنه، حتى تكون الذرة مثلا يمكن ان تحرك السفينة. ولم تتقسدر وقد يسائل سائل فيقول: ان القوة الواحدة، اذا حركت قنطارا امكن هي اصغر من تلك القوة، ولا يكون تحديد القوة ذلك الحيوان مثلا حتسى المتفاضلة، فتتفاضل القوى المحركات بالنوع الذى به تتفاضل نسب القسوة يوما واحدا، امكن ان يحركها رجل واحد ذلك الفرسخ في ماية يوم، ولا (٢) (٤) ان يحركها في يوم واحد ستا وثلاثين ثانية من الفرسخ . الواحدة عند المتحركات المختلفة، فلا يكون لشيسى، قوة محدودة . فمتسى ( ه ) وتح فرضنا محرکا (آب) یحرك، كان امكن ان یحرف كل متحرك من نوع ان تعرك بالمحل اضعافا كثيرة، حتى تكون تحرك الف قنطار

على الاغلب. (١) في المهامس أوكذا ً الا أن ما في النمر أصح

<sup>(</sup>٢) جمع فراسخ : ثلاثة اميال هاشمية . وقيل اثنا عشر الف ذراع . وهي تقريباً شانية كيلومترات ، قارن المنجد ، مادة \_الفرسخ \_

<sup>(</sup>٣) تلثين "في الاصل .

<sup>(</sup>٤) الكلمة غير واضحة تماما في الاصل

<sup>(</sup>٥) وزن اختلف مقدار موزونه مع الايام، ماعة رطل، جمع قناطير.

السفينة المفروضة. كما يعرن ذلك في الالة المركبة من الدواير لانها نوع من المخل، وكلم () اختلف وضع ما عليه المخل من المحل اختلفت الق في الزيادة والنقصان، فكيف ذلك ؟

ما قلناه. لانا انما نحد القوة الطبيعية وهي التي له بحسب آلاته الطبيعية فنقول انه ان كان ما وضع في السوال حقا، فليس ذلك مما يناقف ضرورة، وما يحرك سواء كان ثالثاً او بمتوسطات كثيرة يتحرك ولا يحرك بذاته وهي له بذاته لا التي له بالاتفاق وبالصناعة . فان الحيوان هو مركب من فما به يحرك المحرك غير المتحرك هو المتحرك من تلقايه، وقد بين ذلك ارسطو في الثامنة من هذا الكتاب (٣) فهدا المتحرك من تلقايه فسي (٤) المحيوان هو الروح الفريزي، واما المتوسطات فكلها متحركة عن الروح المركبة كاليد. وهذه كلها فيه محركة متحوكة الاانها متحركة عن محرك الفريزي، فهري لا متحركة من تلقايها، وهي الاعصاب والعضل والاعضاء خارج عنها، واما اليد فهمي متحركة ومحركة لكن ليس بالضرورة كالمتوسطا وبهـــذا يوجد الحيوان متحركا من تلقايه. واذا ذهب هذا الروح عند موت واما الروح الفريزي ففيه المحراك الذي لا يتحرك، وهذا يحرك الحيوان ، يحرك المحرك . فالمحرك الأول غير متحرك،وما به يحرك متحرك محرك محرك لا يتحراك ومن متحرك لا يحراك اضطرارا الا بالاتفاق ومن ما بـــ

١) وكل ما في الاصل.

<sup>(</sup>١) "يتحرك" في الاصل.

<sup>(</sup>١) انظر المخطوطة ورقة ٥٥ باء

ه و باء وما بعد ها .

الحيوان / الورقة الواحدة والاربعون با ً / بقيت تلك غير مِتحركة ولا محركة. ولذلك توجد اعضاء من اعضاء الحيوان اذا جذبت اعصابها تحركت وحركت العضو، كما يعرض في ارجل الطير عندما تجذب العصبة المنحدرة مع الساق فتنقبض أصابع الرجل.

وقد ينبغي ان يكون للالة نسبة الى المتحرك، فانا ان انزلنا ان الساناً يحرك ثقلا كمخل، فليس يكون المخل الا بمقدار محدود . فانه ان لم يكن كذلك لم يحرك اصلا، فان المحرك الاخير يجب ضرورة ان تكون له قوة يحرك بها المتحرك، فانه لو لم يكن ذلك لامكن ان يحرك ثقل زنته قناطير بها القلم، لكن ذلك لا يمكن . وكذلك للاعضاء المركبة عند الثقل نسبة تحركه بها ضرورة . وكذلك نجد ذوى القدرة [الفائقة على رفع الاثقال اعضاوعم صلبة ذوات عظم، ونجد من لم تكن اعضاوء كذلك بل كانت بالضد مثل ان تكون صفارا او لينة او غير متناسبة، لم يقدر على رفع الاثقال فان الاعصاب آلات طبيعية والالات اعضاء صناعية، لان المتحرك يتصل بما يحرك في كليها . وليس يتم ذلك بالاعضاء المركبة فقط، بل وبان يكون السروح الفريزى كثيرا وبطي الانحلال . ولذلك قد بنجد بنجد ذوي الاعضاء الضعيفة يحركون اعظم من التيم من كانت اعضاء ه اوشق، لان الروح الفريزى في ذلك الضعيف الاعضاء اكثر . الا ان الاعضاء ونسبتها الى الروح الفريزى لا تعل الن تحديد بنسب قوى بعضها عند بعش ، واما الالات الخارجة فانا نقدر على الوقوف على نسب قواها .

وكثيرا ما يغلط الاطباء في هذا النحو الذى يعرفونه بتقديــر القوة. فان من تقدم من الاطباء انما اشار بتقدير القوة ليكون العلاج مقدرا بحسبهـا، ولم يقولوا كيف نعرف ذلك كاءن ذلك امر واحد محسوس

<sup>(</sup>١) الكلمة غير واضحة في النص.

<sup>(</sup>٢) "النوع" في النص وهي مصححة في المامس.

والقوة التي يعنيها الاطباء تدل باشتراك (ال)اسم على معانيها . ولما ذكرناه يضعف من انهكه الجوع عن تحريك ما عادته أن يحركه، لأن الروح الفريزى يقل اضطرارا. وكذلك يضعف من مني بصفر الاعضاء وضآلتها وقلة الروح الغريزي، فاما المغشي والذين يحسون بالوجع وبلد أ فيسم المعدة فانما ذلك (فيهم) لقلة الروح الغريزى فقط ، ولذلك يوجد امثال هو الأوراني عرض (لهم) شيسى من ذلك يحركون ما عادتهم تحريكه، ثم يفعفون لحينم ـم حتى لا يقدر احدهم على تحريك يده مثلا. ثم تعود اليمــم قواهم وقد يكون هذا في قدر الساعة من الزمان وبين ان المحرك الاول في هوالأ المعرك الاول في هوالا ألم المعرك الاول في هوالا المعرك الاول المعرك اكثر وذلك لشدة الاحتياج الى الحركة، فربما كانت حاجتهم الى تحريك اعضايه اشد وشوقهم اكثر، وهو الذي شائنه ان تكون الحركة به اقهوى واسرع، / الورقة الثانية والاربعون الف / ولا يقدرون على تحريك اعضايهم وذلك لان ما به يحرك المحرك الاول قليل نزر . وذلك كله ظاهر بيـــن بايسر التاعمل، لا سيما عند من زاول هذه الامور .ولذلك يخزك الغضبان اكثر مما يحركه غير الفضبان، لان الروح الفريزى يكثر عند غليان الدم في القلب عن الحرارة الطبيعية .

فاذن لكل متحرك قوة اولى تحركه لا بحركة اقل منها ولكل محرك لجسم جسم متحرك عنه بالقوة لا يتحرك عنه اعظم منه فلذلك يوجد اصفر محرك ولا يوجد اعظم ويوجد اعظم متحرك ولا يوجد اصفر فلذلك ليس اذن يحرك جسم ما عن جسم آخر مسافة ما يحرك عن بعضه لا في ذلك الزمان ولا في اكثر منه ، الا أن يكون المحرك ليس باصفر محرك .

<sup>(</sup>١) "مسي" في النص وهي مصححة في المامش ٠

<sup>(</sup>٢) "هوالاي" في الاصل ٠

<sup>(</sup>٣) "اولا" في الاصل .

فاما اذا ضوعف المحرك لزم ضرورة ان يتحرك المتحرك حركة اسرع ومسافية عنه غير طبيعية . فان كان كل واحد منهــما عند صاحبه اولا ، فكل واحــد لايلحق عنه كلال المحرك . فلذلك (يدوم) تحركه ما دام + ما دام + المحرك يتحرك عن المتحرك لذلك يكل عن تحريك المتحرك . فان فرقاً بين كسلال المحرك عن تحريكه المتحرك وبين كلاله اللاحق له من ذاته . فلذلك اذا اطول . ولان المحرك والمتحرك اذا كانا جسمين فان المتحرك ضرورة حركته فرسخین . ولکن لیس یلزم ان یحرك درهما مسافة تناسب الفرسخ علی نسبـة كان محرك يحرك متحركا وكان يتحرك عنه، الا ان قوته تفضل عليه فضيا منهسما يحرك صاحبه، غير أن المحرك تفضل قوته ولذلك يحركه ، ولانس القنطار الى الدرهم بالتكافو،، بل يحركه ما دام المتحرك يتحرك ولا يلحق يحرك ، ولذلك اذا حرك محرك قنطارا في يوم فرسخا حرك نصف قنطـار عنه كلال الصلا . لانه أن لحق عنه كلال فمن شاءنه أن يحرك المحرك وقد الى قدر ما لا يحرك المتحرك. فلذلك لا يستم تحريكه على نسبة لانه كثيرا، امكن ان يكون بعضه يحرك ذلك المتحرك في ذلك الزمان قدرا (٢) مناسبا لمدته عند المحرك، ولا يزال يقسم المحرك الى ان يبلغ ضرورة

لذلك قد يحرك الخشب الصائح مثل الكلال الذي يلحقه، وعند ن البعيدة. فان كل شيسو، وكل شيئا وهيولا هما شيئان غير مشتم البلان المحرك، وكان شيئان غير مشتم الكلال الذي الكلال المحرك، وكان المحرك، الكن الكونه زا هيولي، لزم ان يكون المحرك نسبة. ودلكالا جرام المستديرة والاسطقسات، فان كان شيولي المتحرك نسبة الى المحرك يحرك دون كلال ودون نسبة الى المتحرك لا المتحرك ال

<sup>(</sup>١)"لمدته او"لقره"، والكلمة غير واضحة في الاصل.

<sup>(</sup>٢) \*المتحرك في النص وهي مصححة في الهامش •

<sup>(</sup>٤) الفكرة التي يعرض لها ابن بالجة هنا فكرة دقيقة وهامه فهو يريد ان يقول أن المحرك برين النائد أي كان جرء بسيطا منه يستطيع أن يحرك ذلك المتحسرك والداكان جرء بسيطا منه يستطيع أن يحرك ذلك المتحسرك واذاكان ذلك المتحسرك المرك المحرك ، ومن هنا فأن النسبه مدر المحرك ، ومن هنا فأن النسبه مدر المحرك المحرك ، ومن هنا فأن النسبه مدر المحرك المحرك ،

فرضناه لا يحرك. ولذلك يكل الحيوان خاصة . لان المحرك فيه يتحرك عن المتحرك الاول في اكثر الوقت خارجا عن عبعه، فهـو يحرك المحرك. وكذلك يلحق الكلال المنحدر ابطا من لحاقه للصاعد . ولذلك كلما كان المنحدر اقرب الى العمود كان الانحدار اسهـل، حتى يكون بحيث لا يلحق عنه كلال محسوس . وانما تتفاضل سرعة لحاق الكلال في المنحدرات على حسب عظم الزاوية التي يحيط بها الخط الذى عليه ينحدر المنحدر مع العمود الساقط من الافق من ذلك المكان . فمتى كانت الزاوية اعظـم كان الانحدار اسهـل .

ولذلك ليست ايضا تستر النسبة بين المحرك والمتحرك، لانه ان كان (اب) يحرك (جد) فنصفه وهو عظم (اه) يحرك / الورقة الثانية والاربعون با ونصف (جد) وهو (جز) وربعه وهو عظم (اط) يحرك ربح (جد) وهو (جك) ، الا انه لا يستر التسلسل بعينه بل قدينتهي الى عظم لا يحرك شيئاً. فاما الاجسام الطبيعية فما كان منها بسيطا فليس يلحقه كلال اذ المحرك القريب عناك غير متحرك والمتحرك غير محرك.

<sup>(</sup>١) كذا في النص وّالمتحرك " في المسامش الا ان مافي النص اصح .

<sup>(</sup>٢) "اسرع" في النص وهي مصححة في المامش٠

<sup>(</sup>٣) تجزء "في الاصل الا ان المعنى لايستقيم تماما و (جز) اصح.

<sup>(</sup>٤) كلمة "أنه "غير مقروءة في النص فهي ممسوحة وهي اقتراح من عندنا.

<sup>(</sup>٥) العبارة السابقة يمكن ان تقراء "لا تستمر السبيل بعينها".

<sup>(</sup>٦) يقول ابن رشد: وبالجملة فان هذا شيئ يعرض متى ضاعفنا المحرك وقد يعرض ذلك ايضا متى قسمنا المتحرك الا انه ليس يعرض ذلك دائما على نسبة وذلك انه ان كان رجل واحد يحرك قنطارا واحدا بعينه في زمان ما مقدارا ما فله ليس يلزم ان يحرك الاوقية في ذلك الزمان مسافة تكون نسبتها الى المسافة المتقدمة نسبة الاوقية الى القنطار وانما يلزم ذلك متى كان المحرك يتحرك بوجه ما عن المتحرك فان المتحرك اذا قاوم الحركة تحرك لذلك المحرك فتكون النسبة ها هنا بحسب المقاومة ولذلك يلزم ان يحرك الانسان نصف ذلك القنطار في ذلك الزمان ضعف تلك المسافة وفي نصف ذلك الزمان تلك المسافة وفي نصف ذلك الزمان تلك المسافة وفي نصف ذلك

لانه ليس بعضاد ولا مغالب بل هو مناسب . ولذلك الطبيعة التي يحركها الغالب فيها كالعسل وما يجرى مجراه اذا ادمنت الحركة فسدت لان اجزاعها تتباين بالحركة فتفسد . اللهم الا ما كان امتزاجها لا ينحل الا في زمان اطول من زمان الحركة ، ولما كان كل متحرك فانما يتحرك على جسم وكان المتحرك على استقامة يتحرك في احد الاسطقسين وهماالماء والهواء فان في هذين تكون الحركة فهو ضرورة يحرك الهواء والماء مع تحركه فيه ، والهواء مثلا ينفعل للمتحرك ، ففي المتحرك قوة محركة ولذلك يجول الهباء في الهواء ولا ينزل بذاته لانه لا قوة فيه على تحريك الهواء واذا كان فيه قوة على التحرك الى مكانه الطبيعي ، فهو بالقسر في الهواء ولذلك يبطى ما عرض شكله في الفوص في الماء لانه بالقسر في الهاء اكثر فلا يقدر على تحريك ذلك القدر (٢)

وهذه المقاومة التي بين الملاء والجسم المتحرك فيه هي التي ناسب بينها ارسطو وبين قوة الخلاء في الرابعة، وليس ذلك على ما يظن مسن

(

<sup>(</sup>١) تُوهو "في الاصل.

<sup>&</sup>quot;Avempace, however, here raises a good question. For he says that it does not follow that the proportion of the motion of one and the same stone in water to its motion in air is as the proportion of the density of water to the density of air, except on the assumption that the motion of the stone takes time only because it is moved in a medium. And if this assumption were true, it would then be the case that no motion would require time except because of something resisting it — for the medium seems to impede the thing moved. And if this were so, then the heavenly bodies, which encounter no resistant medium, would be moved instantaneously. And he says that the proportion of the rarity of water to the rarity of air is as the proportion of the retardation occurring to the moved body in water, to the retardation occurring to it in air.

And these are his own words, in the seventh book of his work, where he says: ....(the quotation)....And these are his words.\_

رائيه، فأن نسبة الما عند الهوا في الفلظ كنسبة حركة الحجر في الما الى حركته بعينه وبحاله تلك في الهوا . وأنما نسبة قوى اتصال الما عند قوة اتصال الهوا كالبط العارض للتحرك من اجل ما فيه يتحرك، وهو الما مثلا، الى البط الذي عرض له عند تحركه في الهوا .

فانه لو كان ذلك كما ظنوه لكان (ت) الحركة الطبيعية بالقسر، فلو لميكن هناك قاسر ولا معلوم،كيف كانت تكون الحركة ؟ لكان يجب ان تكون لا في زمان بل دفعة . فكيف يجب ان يقال في المتحرك المستدير ولا قاسر هناك ؟ لانه ليس هناك منحرف اصلا . لان مكان الدايرة واحدا ابدا بعينه لا يملي مكانا ولا يخلي آخر . فكان يجب ان يكون تحرك المستدير اذن في الان . وقد نجد فيها البطي والشديد البطو ، كحركة الكواكب الثابتة ، ونجد فيها السريع الشديد السرعة كالحركة اليومية . ولا قاسر هناك ولا مقاوم اصلا ، وانما ذلك لبعد المحرك في الشرف عن المتحرك فهو يتحرك اسرع . ومتى كان المحرك القل شرفا ، كان اقرب من المتحرك وكانت الحركة الطاء .

<sup>-</sup> And if this which he has said be conceded, then Aristotle's demonstration will be false; because, if the proportion of the rarity of one medium to the rarity of the other is as the proportion of accidental retardation of the movement in one of them to the retardation occurring to it in the other, and is not as the proportion of the motion itself, it will not follow that what is moved in a void would be moved in an instant; because in that case there would be subtracted from the motion only the retardation affecting it by reason of the medium, and its natural motion would remain. And every motion involves time; therefore what is moved in a void is necessarily moved in time and with a divisible motion; and nothing impossible will follow. This, then, is Avempace's question." Opera Aristotelis ... cum Averrois commentariis (Venetiis, MDLX), Tom. IV, fol. 131 verso. Quoted from Moody, E.A. "Galileo and Avempace, Journal of the History of Ideas, XLL, 1951, pp. 198-199.

<sup>(</sup>١) "المتحرك" في النس وهي مصححة في الهامش.

<sup>(</sup>٢) هنا نهاية ما يقتطفه ابن رشد من كلام ابن باتّجه.

يحرك الحجر وينقسم بانقسامه. وامثال هذه القوى المحركات بعضها اجسام محركات ليست اجساما ولا شايعة في اجسام ولا هي ذات اجزاء وهي انواع وقد تبين في الساد سلم " ( ١ ) ان الحركة تنقسم باقسام الجسم المتحرك وبعضها جسمانية . ويعم مدزه انها تقسم بانقسام ما هي فيه، فبعضها الانفس. فهنه لايقال فيها (انها) متناهية ولا غير متناهية ان لم یکن لها عظم اصلا، واما الجسمانیة فانها وان لم تکن اعظاما فلها عظم بوجه، وکل ما له عظم بوجه اما متناه واما غیر متناه، وقد تبیسن اسخنت جسما اعظم . والحرارة تنقسم بانقسام الجسم الحار وكذلك الثقل / الورقة الثالثة والاربحون الف/ ذات اجزاء بالذات كالاجسام وبعضه ذات اجزاء بالعرض لانها في اجسام ووجودها بالاجسام. وقد توجد المحرك، لكن بعضها كذلك. فان الحرارة اذا كانت في جسم اعظم ضرورة ، واما القوة المحركة فليس يجب فيها ضرورة ان تنقسم بانقسا وجود التناهي ولا تناهي في المتحركات.

الذى نحونا فينتظم الفحص على هذا النحو في المحرك مع ما تقدم مسسن لواحقه . فنقول أن المحرف أن كان ذا عظم فهسو أما متناه وأما غير متناه آخر الثامنة. لكن هذا الترتيب وارسطو يفحص عن هذا النحو في والقوة المحركة تكون غير متناهية بانحاء

ـ احدها ان تكون في جسم متناه وذلك محال .

ان يكون جسم غير متناه. وبالجملة فكم غير متناه اجزاوءه موجودة معا الى - والاخر أن تحرك بعدا غير متناه وهو أيضا محال، لانه يلزم عنه ضرورة سائر ما يلزم عنه في امكان مالا يمكن وجوده لان قضع مالانهاية له لايمكن. - والنحو الثاني أن تحرك جسما غير متناه وذلك أيضا محال .

١) قارن اعلاه ص

<sup>(</sup>١) "عَشْم بوجه ممسوحة وغير مقروءة في الاصل وهي اقتراح من عندنا

والثاني ان يحرك زمانا غير متناه وذلك بوجمين:

\_ احدهما غير ممكن وهو ان يكون طول غير متناه .

\_ والاخر أن يكون طول وأحد يوجد المتحرك فيه كله مرارا غير متناهية . وسنبين فيما بعد أن هذا ليس مكنا بل وأجبا ضرورة . وهذه القوة أما أن تكون غير شايعة في الجسم، فتكون غير ذات عظم البتة ولا تنقسم اصلا. واما ان تكون شايعة في الجسم، وكل جسم متناه، فقد يجب ضرورة أن أمكن ذلك ان تكون قوة متناهية في جسم متناه . فاقول ان ذلك لا يمكن لان وجودها في الجسم المتناهي ، أن كانت لا تنقسم بانقسام الجسم فليست عند ذلك جسمانية، ولا هي في الجسم من حيث هو متناه ولا غير متناه. وليس وجود ها بالجسم بل وجود الجسم بها، وهذا ليس ممكن ، فاما أن تكون قوة تنقسم بانقسام الجسم حتى تكون متناهية من جهـة وغير متناهية مــن جهدة، فذلك فلا يمكن. لانه أن كان ذلك وأخذ جزء من الجسم ليزم ضرورة ان تكون قوته جزاً من القوة كلها . لانه ان كانت غير متناهية لم تكن القوة شايعة في الجسم ومنقسمة بانقسامه بل كانت كلما فيه كله . كصورة المركب أن أمكن ذلك في بسيط. فضرورة يكون للجزء قوة غير قسوة الكل، فه من تحرك ضرورة اقل . فليكن الجسم المتناهى (اب) تحرك زمانا لا نه اية له عليه ( ك س ) ، وليكن ( ا ج ) جزاً متناهيا ، فسيتحرك زمانا اقل من زمان ( ف س ) فسيكون متناهيا ،، لان ما لا نهاية له ليس باقل من شيسي اصلا . فليتحرك زمانا (ك ل)، وليكن (جد) يحرك زمان (لع) و (هز) زمان (عرص) و (زب) زمان (صس) فزمان ( ك س) موالف من ازمنة متناهية عددها متناه، وهذا ما لا يمكن . وقد يظم ـر هذا على غير هذا الوجه، / الورقة الثالثة والاربعون با / وذلك ان القوة التي عليها (اب) غير متناهية، تحرك عنها جسم (ج) المتناهي ، فأن كأن أول تحرك يا خذ نصفه لزم أن تحركه زمانا أعظم، ولا اعظم مما لا نهاية له . وقد يظهر من وجه آخر، وهو ان (اب) يحرك (جلا) في زمان متناه عليه (هز) مسافة متناهية عليها (طل) ، وليكن محرك متناهي القوة عليه (لعن) من جنس (اب) ومتحرك غير متناه عليه (قس) فسيحركه في زمان (طز) مسافة ما اقل من (طل) فليكن (طح) ففعف (اعن) يحرك في زمان (هز) اكثر من (عس) ولان (طل) و (عس) متناهيان امكن ان يضاعف (عس) اضعافا كثيرة عددها متناه حتى نفنيها. فاذا ضاعفنا (عس) بتلك الاضعاف و(لعن) كان الكل متناهيا، وكان الموالف من اضعاف عظم كانت الاعظام الموالفة منها متناهية، وكان العظم الموالف من (عس) مثل (جلا) يتحرك عن قوة متناهية في زمان واحد مسافة واحدة وهذا ما لا يمكن .

المقالة الثامنة

. .

قال : قول ارسطو : ليت شعرى هل حدثت الحركة ولم تكن قبــل، (١) قوله : لجمين ما قوامه بالطبيعة .

عندما تتساوى عند القايل كل الظنون في امر ما . وما تساوت عنه الظنسون عنده،، او فيما يريد القايل ان يخرجه على هذه السبيل . وقد تستعمسل فیه للقایل ولا ظن ولا یقین، وفیما یتنبه له القایل ازا لم یحرکه زکـــــ فهرسو يجرى مجرى الجهسل على طريق السلب، لان النقيضين عنده متساويا هذه الحاشية وهي قوله : ليت شعرى ، انما تستعمل فيما لا راعى

فان العلم بهـنا (الامر) من الحركة عظيم الغناء في العلم الطبيعـي. (٣) فهـو مبداء يشتمل على جميع ما يقال في انواعه . وهذه الحاشية انما يوجب فيه النقيضين، اخرج القول فيه هذا المخرج ، ولعظم الامر عنسده تقال +في +اكثر ذلك في الامر المتشوق الى معرفته اذا كان بالحال التسي ذكرناها . وكلما كان الإمر اكبر عند المتاءلم كان موقع – ليت شعرى – وشي ان يقول هل الحركة متصلة سرمدا او لا حركة كما يرى زينن الـ اوقع واليق . وبين ذلك التي لم تخص الاقسام الثمانية التي لخصها

الحة يقتطف من نص معين لمعله ترجمة استحق بن وطاليس، الطبيعة ، ترجمة اسحق بن حنين مسع عبد الرحمن بدوى ( القاهرة ،الدار القومية للطباعة (۱) من الواضح هنا ان ابن با هذ حنين لكتاب السماع ، قارن ارسطوطالي اربعه شروح حفقها وقدم لها عبد والنشـــر ، ۱۹۲۶ ، أ

<sup>(</sup>١) كذا في النص و "عنده " اكثر احكاما .

<sup>(</sup>٢) "كل " في النص و "جميع " في الهـامش

سائر الاقسام . وانما بدائه هو بعلوم ، فان الحركات المحسوسة كلها حدثت ولم تكن قبل وتفسد ، فهل جميعها كذلك ؟ فان كانت متشوق الللي الوقوف على ما فيها ، فلا يبالى في هذا الوضع كان نوع منها دايما او كانت متشافعة او كان الوجهان معا او كانت كلها حادثة ولم تكن بالضرورة متشافعة .

والحركة معنى معقول، وكل معنى معقول فه و ضرورة الما ممتنا وجوده او ضرورى وجوده او ممكن . فإن كانت ممتنعا وجودها / الورقة الرابعة والاربعون الف / فالاشياء كلها ساكنة، ان جاز ان يقال لما لا يمكن ان يتحرك ساكن . وقد قال بهاذا القول زينن وبرمانيدس، الا ان هذا القول منكر بنفسه والحس يشهد بكذبه . واما ممكن وجودها وهدذا ايضا يشهد الحس بصحته . فاما هل منها نوع ضرورى وهل ما هدو ممكن منها يتشافع حتى لا يخلوا وقت من حركة؟ ولا يبالي في هدذا القول اي الوجهين كان حال التشافع يقوم مقام الاتصال، وغرضه هو طلب الدوام او هل كل انواعها ممكنة الوجود ؟ وان كانت متشافعة فليس بالضرورة ، بل تشافعها يمكن ، فإن كان ذلك فقد توجد الاشياء ساكنة وقتا . ولا يبالي كان ذلك الوقت واحدا قبل وجود العالم او بعده او بهله وبعده . فهدو انما يطلب ما بالطبيعة يمكن فيه السكون ام ليس ذلك قبله وبعده . فهدو انما يطلب ما بالطبيعة يمكن فيه السكون ام ليس ذلك

<sup>(</sup>١) هذا تقسيم شائع في الفلسفة الاسلامية ولا سيما عند ابن سينا، الا انه من الجدير بالذكر أن ابن باجة لايذكر ابن سينا على الاطلاق في اى من مولفاته المتوفرة لدينا ولا يبدو أنه قد اطلع على مولفات هذا الاخير والم لانه قد اكتفى بمولفات الفارابي من فلاسفة المشرق وعد ما عداها فرعا واما لانها لمتن متوفرة لديه ، وفي كلا الحالتين فائن ظاهرة عدم لاكر ابن سينا عند ابن باجة تستحق الاهتمام. لقد كان ابو بكر وفير الاطلاع من جهة وكان من عادته أن يذكر اسما المولفات التي يطلع عليها واسماء مولفيها من جهة اخرى سواء سلبا أم ايجابا ، لقد ذكر الفارابي من السابقين على ابن سينا وذكر الفرّالي من اللاحقين له دون ذكر ابسن سينا نفسه مصلقاً ؟

والحركة لازمة لما بالطبيعة وكانرت) الصبيعة بها حيّة، فإن الحركة اشهـر اعلام الحياة واخصها بها واعرف عند الحس . ولذلك الذيــن يموهون في الموتى انهـم احياء يرومون ان تظهـر لهـم حركة ما . والقـول في وجود الحركة لازم الراعى في العالم، وكل من يروم ان يقول في صفة العالم شياء فهـو يضع حركة . وكان الاقدمون من الطبيعيين يوجهـون النظر نحو العالم، فإن ذلك كان غرضهم الذي يقصدونه بهدا النصوع من العلم، فلذلك لم يلخصوا الحركة بما يخصها بل من جهة ما تدعوهم اليه الضرورة فيها . فارسطو فارق ذلك النظر بجهــتين:

\_ احداهما انه جعلما مطلبا بنفسه، وهذا لم يعرض له الطبيعيون اصلا، فلذلك يقول : ليت شعرى هل حدثت الحركة .

\_ والثانية انه رائى ان الفحص عنها يتقدم في الرتبة الفحر عن العالسم فلا يمكن الفحص عن العالم قبل الفحص عنها.

ولما كان الرائي فيما معاداً للرائي في وجود العالم، وكان ذلك انما هو على احد وجههين ضرورة : (7) من تكون العالم . (8) من أورة العالم . (8) من أورة العالم . (8) من وجوده تارة وارتفاعه اخرى . فان من

<sup>(</sup>١) "للراى" في الاصل .

<sup>(</sup>٢) "الزمان " في الاصل وهي مصححة في المامش.

<sup>(</sup>٣) انكساغوراس فيلسوف يوناني توفي سنة ٢٦٨ ق٠م٠

<sup>(</sup>٤) "رآه " في الاصل . Anxagoras 500? - 428 B.C.

<sup>(</sup>٥) انبذقليس فيلسـوف يوناني عاش في القرن الخامس ق .م .

Empedocles 5th Century B.C.

يرى أن العالم وأحد أبدى لا يلزمه ضرورة رائى وأحد منها . وكذلك فلاطن لا يتبع رائيه وأحد (١) منها الانه يكون الزمان ولم ولم يظهر من قوله على أى وجه يقول ذلك . وأما من يرى عوالم كثيرة تكون وتفسيد وأن ذلك الى غير نهاية في الزمان وأنها تكون وأحدا بعد آخر، فهويرى أن الحركات متشافعة بالضرورة وليس في وأحد من هذه الآرآء ما يوخذ منه مبداء النظر في الحركة والنظر فيها من هذه الجههة .

لما كانت الحركة كمال ما هو بالقوة مقابلا لما هو بالفعل، حتى لا يمكن ان يجتمعا في موضوع، فقد يجب ضرورة ان يوجد ما بالقوة . فائن كان ما بالقوة قد وجد زمانا بلا نهاية، فالقوة تتقدم الكمال في الموضوع، وان كانت القوة حادثة فلا تتقدم بالزمان فان كان وجودها / الورقية الرابعة والاربعون با المنام فليس يمكن ان تكون القوة والكمال حدثا معا لانه يكون بالقوة والكمال معا، وذلك ما لا يمكن وليكن مبدا زمان الكمال عليه (ب) فطرف (ا) متقدم لورف (ب)، وكل اثنين فبينها زمان كما بين في السادسة .

فاذا القوة متقدمة للكمال بالزمان وهذا لازم ضرورى يقيني، واتفق

<sup>(</sup>١) يعنى افلاطون .

<sup>(</sup>٢) "فلا تتقدم بالزمان"، ممسوحة في الاصل وهي اقتراح من عندنا.

<sup>(</sup>٣) قارن اعلاه ص

<sup>(</sup>٢) يقول ابن باتجة في كتاب النفس: ولذلك يلزم ان تتقدم القوة علي الفعل بالزمان كما تبين ذلك في الثامنة من السماع . فقد يقال في القر انه ممكن ان ينكسف وانه بالقوة منكسف لكن باشتراك الاسم، والقوة أقرب الى القول بالتواطو من قولنا الممكن ان فان الممكن في القمر وفي المريض باشتراك، ولذلك قد يعد الكسوف فيما هو ضرورى . ص ٥٥ ، ويقول في المخطوطة / الورقة الثالثة والتسعون با السخطوطة كل موجود سابقة لفعله بالزمان . قارن ابن سينا، الشفائ، ورقة ١٩٦٦ ب : وكل ما خرج من القوة الى الفعل فانما يخرج بسبب بالفعل يخرجة .

وهذا كما يبدو يخالف رائى ارسطو من ان ما بالفعل سابق على ما بالقوة زمانا، قارن

له ان كان مشه ورا ذايعا . فان المعروف عند الجميع انه انما يتحرك ما يمكن ان يتحرك لا ما لا يمكن (ان يتحرك) ، واذا قصد تبين اكثر، فانه انما يسخن ما يمكن ان يسخن لا ما لا يمكن (ان يسخن) ، ويقضع مسا يمكن ان يقطع لا ما لا يمكن (ان يقصع ) . والقوة المتقدمة للحركة، سوا علنت مما يقال لا في موضوع او كانت مما يقال في موضوع، فانه اليست مما يفارق ولكنه البدا في موضوع، وهذا الموضوع سواء اخذ احد اجزاء العالم او اخذ العالم باسره، وذلك الجزء اما ازلي واما حادث .

فلننزله اولا حادثا، فظاهر ان القوة فيه حادثة فهرو ساكن بتلك القوة، ولتكن القوة عليها (ب) وعلى زمان السكون (س)، ولتكن عليها موضوع (ب م) فزمان (م) حادث ضرورة لان (م) حادث، فقوته لرستسبقه، فزمان (بر) ليس باعظم من زمان وجود (م)، ولانه قد تحرك

فزمان (س) متناه . وليكن على طرفه الاخير (ج) ف (م) اذن في زمان (س) كله كان صن مكنا ان يتحرك لكنه لم يتحرك فلنا خذ في زمان (سج) آنات عليها (هز) فكال واحد من الانات التي عليها (هز) هي (سرج) الا ان (س) فقط كان فيه (م) مكناان يكمله والا يكمل . فقد كان اذا في

ره) ممكنا ان يكمل والآيكمل، فالآن الذي عليه (-7) بما صار في واجبا ان يكمل فقط، ولماذا كمل في (-7) وليس ذلك لحال في آن (-7) فان الزمان متشابه الاجزاء بالذات والآنات واحدة باعيانها و لا

<sup>(</sup>١) "ففي كل" في النص وهي مصححة في المامش.

<sup>(</sup>٢) "ولا" في النص وهي مصححة في الهامش.

<sup>(</sup>٣) "لان" في النص وان في المامش وآن" اصح .

يلحقها من الاعراض الا التقدم والتاعجر فقط، وانما صار كذلك بحال وجدت في (م) في في (م) فليكن على تلك الحال (ط)، ف(ط) هل وجدت في (م) في آن (ج) ام وجدت قبل ذلك ؟ فان كانت موجودة فيه زمانا ما اما اصغر من (سج) او مثله كان القول فيه ما واحدا، وان كانت قد حدثت فحد وثها حركة وقوتها متقدمة لها بالزمان، ورجع القول في تلك الحركة هو القول في الحركة الموضوعة، وان كان لعايق ارتفع فارتفاعه حركة وقوتها متقدمة لها، وتنزلت تلك الحركة منزلة الاولى، وكذا ان ورد وارد حركة فوروده حركة، واعني بقولي حركة ما اعني بقولي تغير على الحموم، فقوته متقدمة له وتنزل ذلك منزلة الحركة الموضوعة. واذا احرد ذلك لزم وجود حركات متشافعة، وكل حركة ففي زمان، ولانها غير متناهية فزمانها غير متناهية والاربعون الف /

وكذلك لننزل حنوث قوة (ب) فان حدوثها حركة فقوتها قبلها وتنزلت منزلة الحركة الموضوعة قبل ذلك، فلزم حركات متشافعة متقدمة. فان كان زمانها غير متناه لزمان تلك القوة فضل من زمان تلك القوة زمان سكون كان موضوع القوة فيه ساكنا . فوجب ان تكون قبله حركات متشافعة لانسه لا يمكن ان يتلوءا به آن آنا ؛ فلو تلا آن آنا لا مكن ان لا يتشافع ولما اطرد القول فيها وكان كل آنين فبينهما زمان . فلذلك يلزم ان تكون فيها حركات متشافعة او حركة واحدة . فاذا كل حركة حادثة فقد يتقدمها

<sup>(</sup>١) "مارد" في الاصل .

<sup>(</sup>٢) الكلمة ممسوحة في الاصل .

<sup>(</sup>٣) فير"، ساقطة من النص ومثبة في المامش.

<sup>(</sup>ع) على في الاصل.

<sup>(</sup>ه)" اثنين" في الاصل .

حركات متشافعة،لكن لم يتبين هل ذلك بالذات او بالعرض. فاءُذا الحرك لم تحدث جملة ولم تكن قط جميع الموجودات ساكنة.

اذا رفع الزمان يجب ان يوضع،والقول (فيه) باءُنه مرتفع ينقض نفسـه بـــل ( ۲ ) ان قيل ان زمانا مرتفع ومتاءُخر فعلى وجه آخر... حركتي بالتاءُخـر فقط فقد يجب ان يوجد آن يكون فيه الزمان مرتفعا ويكون ذلك متاءخسرا، وذلك لا يمكن ان يتخيل فكيف ان يوجد . ولا يمكن ان ينطق به فاءنـه للمستقبل. وهو كما تبين واحد بالموضوع اثنان بالقول ، اذ لا يمكن ان يتلو + ا + آن آنا . واما ان الان كذلك وظاهر بنفسه فا انه ان كان انما هو انقضا وايضا فاءن كان آن فهروبين زمانين لاءنه انقضاء للماضسي ومب الزماني، وقد تبين ذلك في مواضع كثيرة.

غتكون ممكنة ان لا تكون • وجزء الزمان الثاني للزمان المتقدم يتبعه بالذات قد تكون الحركة الموضوعة تتبع سببها بالذات،وقد تكون تابعة بالعــــرض حركة لا تتتابع اجزاؤها بالذات وبالضرورة،فليس الزمان عدد تلك بل الزمان وبالضرورة كما يتبع آخر الحركة المتصلة بعضها بعضا بالذات . فان كانت والضرورة، والتشافع الموصوف لا يلزم بعضه بعضا بالذات الا بالعرض. قائسه نوع من وجود الحركة غير النوع الذي اوجبه القول المتقدم، فهسو بالاضاف (٣) الى المطلوب الموضوع برهان متكرر لكنه يلزم وجودها بنوع غيسر النوع فالزمان لا يحل والزمان ملازم للحركة وهو شيسى، بعد شيسى، ، الذى يلزمه القول الاول . فائن اجزاء الزمان يتبع بعضها بعضا بالذات فالحركة انن لا تحل . وهذا برهان ليس متكررا بل هو برهان يلزم عنه حركة متصلة يتبع بعضها بعضا بالذات والضرورة.

<sup>(</sup>١) "زما" في الاصل وهي مصححة في البامش

<sup>(</sup>١) في الاصل فراغ موضع كلمة .

<sup>(</sup>٣) أي المطلوب المفترض.

شاءًن مقترن بعدم والكمال / الورقة الخامسة والاربعون باءً / لا يرفع الشاءُن بسل والترتيب ان يعطي انها لا تحل فيما يستقبل بعد ان تبين ان التشافع تحل، وكان النظام مع العدم والشائن يتال على القبول ، سواء كان مع العدم او مع الكمال. فالقوة هي يكون ابدا، فاعن كل حركة فاسدة بفيتشفعها حركة، لكن صنع ذلك لما فيه من الايجاز. وليضا فكل حركة ... حركة وذلك بين، فائن القوة تقال فمن هنا الزم ارسطو ان الحركة لم تحل ولا يرفع العدم ويبقى البيان محفوظا .

شائه ان يتفير فقد ارتفع عنه قبول التغيير وارتفاعه حركة ٠ وايضا فائن (م) فلننزله متناهيا ،فاءن انزاله غير متناه سنقول فيه انا قلنا في القسم السيلان، وسنبين هذا فيما يتلو+ا+. فكفّ (م) عن ان شاءَنه ذلك تغيّر، ( م) قد تحرك فقد ارتفعت القوّة،. فائن كان الكمال باقيا فالحركة باقيـة المحترق انما هو في الهــيولى وانما يكون فيما هو مشار اليه بالكمــال، فلننزل (م) وعلى كماله (ب) وعلى شائن الحركة (ش)، فسلائن يحترق وكفه عن ان يكون شاءنه الاحتراق واحدا ، وبين ان الشاءن فــي + فائن + الموضوع فيه مشار اليه بالقوّة، فائنه قال: ليس كَفّ الشيسى، عن ان الاجسام بالفعل او مشارا اليه بالقوّة . فائن المثال الذي وضعه ارسسطو كذلك الما زمانا بلا نهاية او زمان (١) متناه، فقولنا فائن ليس كفّ الذهب عن ان يسيل هو كفّه عن ان يكون شائد وان كانت فانية ففيها العدم. فرم لا يكن فيه ان يتفير وقد فقوته سابقة،. وقد كان

فحدوثه تنفير فقوته قابلة . وزمان القبول الثاني متناه او غير متناه ؟ فا ًن الآخر من محمول الوضع . وانزاله متناهيا يلزمه + ا + ان يكون متناهي كان متناهيا فقد حدث تفير، فقوّة ذلك التفيّر متقدمة . فلا بد ان

١) موضع كلمة ممسوح في الاصل .

احد امرين: الم شوونا وقوى غير متناهية او شائنا واحدا غير متناه.ووضع اشياء موجودة معا في شيعىء واحد غير متناهية محال، لائن الشووئن التعيي موجودة كثيرة بالنوع غير متناهية يلزم عنها وجود انواع غير متناهية وذلك محال.

وايضا فما لا نهاية ان كان عددا او طولا ، اذا انقص منه متناه فائن الباقي لا نهاية له، وهذا الشائن لم يرتفع لو ارتفعت جميع الشووئن (الاخرى) قبله ، فكيف يرتفع ما لا نهاية له ، ومتى لم يكن اول لم يكن آخر. واما ان يكون (م) غير متناه فلذلك يكون (ش) اما متناهيا اوغير متناه، فائن كان متناهيا فسيكون (م) بالكمال اذ لا يرتفع الامكان الا بالفعل او بارتفاع الموضوع. لكن الموضوع فرض موجودا فقد كان (م) فيه كمال قوّة (ب) ، فلما حدثت قوّة (ب) وكان القول فيها على ما لزم اذا فرض (م) كاينا وكان جز هذا التفير الم متناه او غير متناه . فسائن كــان متناهيا لزم فيه ما يلزم في الثاني واعطرد القول . وان كـان غير حادث فهان القوّة غير متناه فزمان القوّة غير متناه فزمان السلّ القوّة غير متناه فزمان السلّ غير متناه و (م) ضرورة غير حادث، ف (م) في (هـ) فائن كان ممكنا ان يكون والا يكون فما الذي جعله في (هـ) اولى بائن لا يكون وجعله في (جية) أولى بائن يكون ؟ أذ لا يخلو+ا+ أما أن يكون وأما الا يكون وهذا محال لا يمكن ، واما الا يوجد الا بعدم وهذا محال، او يكون العدم ل (م) في (ه) احرى والكمال احرى به في (ج) فليس باعرى الالحال ما لم يكن مع العدم في (هـ) وفي (ج)، اما ان تلك الحال ارتفعت او حدثت حال اخرى ، فائن / الورقة السادسة والاربعون الله / كـان فقد كانت حركة، وتلك الحركة سبيلها سبيل الموضوعة فتكون قد تقدمت حركة وكذلك الى ما لا نهاية، فهي اما متصلة واما متشافعة.

<sup>(</sup>١) الكلمة ممسوحة في الاصل وهي اقتراح من عندنا .

( 1

وكل حركة ففي زمان ولاءن الحركات لا نهاية لها فاءن منها متناه اعظم من زمان فير متناه . فكل حركة تقدمت الم متصلة او تشفع حركة . وايضا ان سلكنا . . .  $(\tau)$  يتبين ان كل تغير فبعده تغير (ف) ان (كان) (س) غير متناه لزم ان تكون حركات غير متناهية تلزم عنها هذه فاءُن المجموع منها يغير متناه، فزمان الحركة غير متناه،. وليس زمان غيـــر ما لا نہایة لہا . والعقادیر المتناهیة اذا لم تکن متناهیے العدر الحركة الموضوعة.

اما في ما بالقوّة او ( هو) بالعرض . واما بالذات فمحال ، فكل حركة تستقبل بالذات غير متناهية محال ، واعنما يمكن ذلك فيما بالعرض، فاعن ما لا ننهاية وهنالك استبان ان ما يتحرك فقد تحرك وسيتحرك الاعمان وضعناه وقطع ما لا نهاية له غير ممكن فائن وجود اشياء +غير + متتالية فهسي اما متصلة او تشفعها حركة .

لم يتحرك زمانا غير متناه لم يكن لذلك وجه،وكان تخرصا ولزم من ذلـــك قطع ما لا نهاية وذلك بعينه يلزم،ان وضعناه،ان يرتفع عنه شائ الحركة،،+فلزم قطع ما لا نهاية + فتتفيّر الهيولي لا من حيث هي (٢) (٢) هيولي (٢) وتصير من حيث هي هيولي أو كانما ترتفي هسنه، هذا النحو أن تكون حركات غير متناهية لتكون هذه الحركة . فلسزم المحالات بوضع الصادق وهو ان لم شاءنه الحركة وهو ازلي فلا يمكن ان <del>را</del>

<sup>(</sup>١) "العدّة" في الاصل .

<sup>(</sup>١) الكلمة ممسوحة في الاصل وهي اقتراح من عندنا

<sup>(</sup>١٧) في الاصل موضع كلمة ممسوح وغير مقروء .

<sup>؛ ) &</sup>quot;محال" في الاصل ،

<sup>(</sup>ه) كذا في الاصل.

<sup>(</sup>٦) "ارتفع" في الاصل . (٧) "هيولا" في الاصل

( ۱ ) كون الا شيولي •

سته مین . (۲) متصلة او تشفع حركة وتشفعها حركة ، او بعضها متصل وبعضها متشسافع . لزم من ذلك وجود انشياء غير متناهية معا . فاءن الممكن والوجود في زمان غير (٢) متناه محال . ( وايضا فزمان متناه من احد طرفيه لا يمكن ذلك ءفكل حركة فهي اما كذلك ، من دلك كان هذا (المفسد) شاءنه الافساد فسيفسد . والفساد تغير حادثوزمانه اشياء غير متناهية معا . وبالجملة فكل ما انزلنا (٥) ممكنا +و+ زمانا غير متناه متناه ففيه حركات متشافعة، والتغير سيتبعه تغير ان تنزل هذا التغيُّ منزلة التغير المفروض، والقول فيه واحد . وكذلك ان انزلناه ممكنا ان يفسد غيرانه لا يفسد بوجه اصلا، فقد انزلناه ممتنعا ممكنا، ويلزم من ذلك وجود فسد وکان له مفس فہسل هذا المفسد كِف فيلزم وجود مفسدين لا نہاية لہم مع وقد يتشكك على ما تبين فيقال انه ليس كل تنفيّر وايضًا فاعزا ارتفح الشائن عن المتحرك فقد

فبه الامور الثلاثة يمكن للانسان ان يتشكك على ما تبين في القول ١٠ما (٤) قارا وتحدث منه حركة من غير ان يتقد مها حركة اخرى . وايضا فاءن وايضًا فاعد (ه ليس) كل حركة + لا + تشفع حركة ، فاعن الحيوان ( قد ) يكون الجمادات تشاهد تتحرك الى مواضعها من غير ان تحدث منهـا شيسى، فذلك حق،لكن ليس فسي ان المتفير هو من شيسى ٔ الى شيسى ٔ فلا يمكن ان يكون تغيــ ان التغير فهـو من شيـی الی

"او" في الهامش وفي الاصل

( ~ )

١) "المهيولا" في الاصل .

كتاب النفس ص ٤٣ واعن الموجود مقابله ما ليس بموجود ، وهم الأيمان وجود ه . وهم العملن و والمملن وجود ه . وهم مالا يمكن عدمه ، والاخر الموجود المطلق وهو ماهــــ . وهو مالا يمكن عدمه ، والاخر الموجود المطلق وهو ماهـــ وجود المطلق قد كان معدوما وقتا ما ، وقد يظن انه يلزم نبالغان المالا عن المالا في المالا عن المالا المالا عن المالا في المالا المالا عن المالا في السماع المالا (٢) يقول ابن بالجة في كتاب النفس صير وما ليس بموجود منه المحتال ، وهو ما لا يمكن عاصنفان : احد هما الضروري وهو مالا يمكن عاموجود وقتاما ، فبين ان الموجود المطلق قد الناد معد وما زمانا ولا نهاية ملكن ان كالمحدد المحلول ان كالمحدد المحلول ان كالمحدد المحدد المحدد المحدد المحدد المحدد المحدد المحدد المحدد ان كالمحدد المحدد المحدد ان كالمحدد المحدد المحد

<sup>(</sup>٤) "مديا" في النص وهي مصححة في المهامش.

الامور لاءن المتحرك دورا يتحرك من شيسيء اليه بعينه. / الورقة السادسة والاربعون با ،/ وايضا فاءن التغير وان كان من شيبيء الى شيسىء،فلسم يكن في ذلك تغير متصل فليس ذلك يمانع ان تتشافع الحركات، ومع ذلك فقد يمكن ان يكون تفير متصل بل لعله واجب ضرورة، وسنبين بعد ذلك اي تغير هــو. وا ما حدوث حركة من شيسى ، دون ان تتقد م حركة في المتحرك فليس ذلك بمنكر بــ هو واجب اذا كان المحرك له من خارج

واما ما (١) (١) وضع في الحيوان من حدوث الحركة من غيران يكون المحرك من خارج ولا تحدث فيه حركة من ذاته، فليس ذلك حقا،. فاءن الحيوان انما كثير من حركاته، والحركة التي يظن إنه يتحركها دون ان تحمد ث (٣) البعض فما الذي يمنع ان يكسون فسي الكل ؟ وان كان في الانسسان وهسو بعضها استحالات وبعضها احساسات، يتحرك النزوع فيتحرك الحيسوان. الحيوان كلا يتحركهـــا الجماد . وتحدث في ١٠ جسام الحيوان حركات جمّة كذلك، او هل ها هنا حركات لا تكون ولا تفسد ؟ فذلسك مما يحتاج الى وسبب هذه المحيط وما يرد البدن من خارج مثل الغذاء وساير ما يـــرد المشكك انه قد تحدث حركة دون ان تتقدمهـــا حركة،فاءن كان ذلك في الما أن الحركات قد تحدث وتفسد فذلك بيّن بنفسه. وأما هل كل حركة سبب محسوس، فائن النوم قد يكون من الدواء واليقظة من موقظ من خارج البدن واذا تاءمل المتاءمل بدن الحيوان وحاله ، ظهرله ذلك ، والامرفيه برهان . وايضا فقد الزم القول ان كل حركة فهـــي عن حركة ، والزم القول فيه حركة،فهسي التفير الذى في النوم واليقظة اذا كان ذلك من غير يتحرك من ذاته حركة المكان فقطءواما النمو والاستحالة فقد يتحركهم

<sup>. )</sup> الكلمة غير مقروءة في الاصل وهي اقتراح من عندنا .

عبارة ، حركة من ذاته "،غير مقروءة في الاصل وهي اقتراح من عندنا (1)

١) ساقطة من النص ومثبتة في المامش.

العالم الصفير ، فما الذى يمنع ان يكون في الكل ؟ وقوّة هذا القول قسوة الموال (١) وسوقال لله (١) والاثنين سوقال لم لم الم تكن الحركة والسكون كالزوج والفرد فائن الثلاثة فرد والاثنين زوج ضرورة، وليس يوجد عدد واحد بعينه يكون طورا زوجا وطورا فردا. فلم لم تكن الحركة والسكون كذلك حتى يكون المتحرك متحركا ضرورة والسكن ساكنا ضرورة يوكون متحركا لم يسكن ويكون متحركا ابدا، ويكون الساكن من ذاته ساكنا ابدا ؟

فارسطو يبدا، في الفحص عن ذلك فيقول: ان كل شيسى، لا يخلو ان يكون متحركا ضرورة او ساكنا ضرورة، او بعض الاشيا، متحركا ضرورة والبعض الآخر ساكنا ضرورة، او يكون كل شيسى، يتحرك وكل شيسى، يسكس، او تكون بعض الاشياء يتحرك ويسكن وبعضها يتحرك ضرورة وبعضها يسكن ضرورة. وهذا القول صادق ضرورة، لكن ينقص من القسمة اقسام تركها اذ لا يق في اجزائها ، /الورقة السابعة والاربعون الف / وذلك ان الحركة والسكون الما ان يكون كل واحد منها ضروريا في الموجودات ومساويا للموجودات او لا يكون ضروريا، فعند ذلك تقتسم المتضادات الصدق والكذب فائنه الما ان يكون كل شيسى، الما ساكنا ضرورة او متحركا، فائن لم يكن ضروريا وكان حمل كل واحد جزئا فعند ذلك يتقسم ما تحت المتضادات فرورة والكذب ضروريا وكان حمل كل واحد جزئا فعند ذلك يتقسم ما تحت المتضادات ضروريا والكذب. وتكون الما بعضها متحركا ضرورة واما بعضها ساكنا ضرورة، واما ان تكون الحركة والسكون... فيكون الاول مثل قولنا: كل مثلث الما ان تكون زواياه مساوية لقايمتين او لا يكون ولا واحد من المثلثات

<sup>(</sup>١) "لوفي الاصل.

<sup>(</sup>٢) "الثلثة في الاصل.

<sup>(</sup>٣) الكلمة غير مقروءة في الاصل وهي اقتراح من عندنا.

<sup>(</sup>٤) في المامش ملحوظة تقول: في الاصل المنقول ما بين قوله والسكون وبين "وبين فيكون" وبين

<sup>(</sup>ه) "متساوية" في النص وهي مصححة في الهامش.

الموضوعات ممكنتين ،،كالحار والبارد فائن الحار ضرورى في النار ان لا تكون ساكن، ولا تكون الحركة والسكون يقسمان الموضوع قسمة عملية ولا يكون للحركة نار الاحارة ولا جليد الا باردا . فالم الذهب والفضة فقد يكونان حارين السكون . أو تكون الحركة والسكون في بعض الموضوعات ضروريتين وفي بعض الثوب فقد يمكن ان يبيض ويسود، ولذلك يقسم الصدق والكذبِ في هسنه اقل من ستة اضلاع + ان يكون + طورا اعظم وطورا اصغر،، وكذلك ما ليس بالعدد، والاسود والابيض فاءن القار اسود ولا يمكن ان يوجد ابيفر فاما البلور فاعبيض ولا يمكن ان يوجد اسود ،٠ وامسا قولنا: الما أن يكون بعن الاشياء لمتحركا ضرورة وبعضها ساكذ (١) ضرورة كل ما كان من الاشكال المتساوية الاضلاع الماقعة في داعرة واحدة الحركة من الامور الممكنة كالقيام والجلوس فيكون كل شيسىء فهسو متحرك اضلاعه اكثر من ستة وضلعه اصغر من ضلع المسدس، فلا يمكن ان يكون باكثر ان يكون منها ما يكون طورا اصفر وطورا اعظم و واما ان تكون طبيعة محصلة، والسكون كذلك ، بل كل طبيعة تقبل الحركة فم-ي وبعضها يتداول الامرين. وباردين في موضوع واحد

والآخر لا يختص بموضوع . وايضا فاءنه اذا تبين القسم الموجود فقد بطسل ساكنا ضرورة وبعضها يتداول الامرين . وليس هناك قسم ثامن لان الحركة فاما القسمان المطرحان فهـما قولنا : اما ان يكون بعنر الاشياء والسكون ليس بينهـما وسط، لانهـما من المتقابلات التي لا وسط بينهـ يتحرك ضرورة وبعضها يتداول الامرين. والقسم الثاني :ان يكون بعضه— الا انه لا يوجد تضاد يكون بمسندا النحو احد الطرفين مختص بموضوع

<sup>(</sup>١) فلعها" في الاصل

سائرها لانه ليس بين القسم ( استثنا المتقابلات فيكون ترك هذه مخللا بالقياس / الورقة السابعة والاربعون با ويكون القياس سوفسطائيا ، فائن هذه القضية الشرطية المنفصلة هي جز قياس ولكن لا يلزم عنه الرائى الموضوع فقط، فائنه ( ان ) ا رفع الاقسام الثلاثة وهي اقسام الضروري الصرف بقي قسما الامكان . وبين بعد ذلك القسم الموجود على طريق الاستقامية ويلزم من ذلك ابطال كل ما ليس بالفسم، فسوا اعدد جميع ذلك او ليم

اما القسم الأول: ان كل شيى، ساكنا فقد وضع ذلك قوم اتباعاً لما يعطيه القول في بادي الرائي، وتركا لما عليه نظرهم ويجد ونه ثانيا من انفسه م فائن من انكر وجود الحركة فقد ترك ما يدركه بالحس وليس هذا ردا على الطبيعي وحده، بل يكاد يرفع المعارف جملة . وترك ما يشهد به الحس وما يوجد للانسان مفطورا عليه الى ما توحيه الآراء من فعل من لا يفرق بين الموثوق به من غير الموثوق به . ولا يلزم صاحب فعل من لا يفرق بين الموثوق به من غير الموثوق به . ولا يلزم صاحب العلم الطبيعي بتبين ذلك لانه ليس يلزم صاحب علم يتثبت مبادى ذلك العلم لان فعل الصناعة انما هو بعد مبادئها او او بمباديها تتثبت العلم لان فعل الصناعة انما هو بعد مبادئها او او بمباديها تتثبت وتبكل . فائن اثبت احد مبادئ صناعة احتاج في مباد يستعملها في اثباتها الى مباد اخر فتكون تلك هذه المبادئ لا هذه . لكن هذه

<sup>(</sup>١) الكلمة غير مقروعة في الاصل.

<sup>(</sup>٢) القضية الم حملية والم شرطية، والشرطية هي المركبة من قضيتين احديهما محكوم عليها والاخرى محكوم بها، وهي الما متصلة او منفصلة وكلاهما مكون من محكوم عليها ومحكوم بها الا انها ان اوجبت او سلبت حصول احدى القضيتين على حصول الاخرى فمتصلة وان اوجبت او سلبت انفصال احديهما فمنفصلة. قارن كشاف مصطلحات الفنون للتهانوى مادة الشرطية .

<sup>(</sup>٣) "الثلثة في الاصل، وهو يعدد هذه الاقسام فيما يلى .

<sup>(</sup>٤) "قسمى" في الاصل.

<sup>(</sup>ه) تُعتلك في النص وتكون تلك في الهامش.

مباد للصناعة . وقد تلقى ارسطو الاقاويل المشككة في وجود الحركة في ي الاولى والسادسة . وقد لخصابو الاولى والسادسة . وقد لخصابو نصر في كتابه في البرهان القول في تلقي نوعي هذه المفالطة وكيف يكون .

واما الثاني وهو قولنا : كل شيسي متحرك \_ فائنه ان كان ليس كذلك فليس ينافر ما يشهد به الحس جملة، كما (الحال في ) ذلك الاول، ان قد تخفى علينا كثيرا حركة المتحرك، كالشمس والقمر والكواكب التي في القرب الاصفر القريب من القطب، فلعل كل شيسي كذلك . غير ان الحس يشهد بائن اشيا ليست كذلك ، فائن الحيوان قد يكون قارا لا حركة له في المكان، ومحال ان يكون الحجر ابدا هابطا ، ونحن لا نحس بذلك . وايضا فهذا يبطل ان يكون لشيسي موضع طبيعي لان الحركة بذلك . وايضا فهذا يبطل ان يكون لشيسي الى شيسي فكيف يكون الشمي متحركا دايما . وأيضا فائذا تقابل المتساويا القوة هذا هابط الشيء متحركا دايما . وأيضا فائذا تقابل المتساويا القوة هذا هابط وذلك صاعدا كيف يكونان ابدا متحركين، وذلك مثل كفتي الميزان . وايضا فائن من التغيرات ما يكون دفعة كالتغير في المضاف وكالجمود وكالبر فائن البر ذهاب الى الصحة ، فاذا لا يمكن (ل)مريض ان يبرا براا تاما، وهذه الذا تقصيت لزم من ذلك محالات شنيعة .

وكذلك القسم الثالث هو اقل منافرة للموجود ولما يشهد به الحس. الم الحق فائن كثيرا من الاجسام تتحرك دايما كالكواكب، وبعضها/الورقة الثامنة والاربعون الف/ لا يتحرك دايما كالارض وانما تتحرك باعجزاعها. وسنبين بعد هذا لماذا كان هذا القسم اقرب الى الطباع، لائن الحــق

<sup>(</sup>١) وهو كتاب البرهان او انالوطيقا الثانية لارسطو وقد علق عليه الفارابي، وابو نصر المذكور هو ابو نصر الفارابي كما هو واضح . اما الاولى والسادسة المشار اليهما اعلاه فهما الكتاب الاول والكتاب السادس من السماع .

<sup>(</sup>٢) كذا في الاصل.

<sup>(</sup>٣) في الاصل موضع فراغ لكلمتين او اكثر.

تستعمل فيمـا الاشياء التي قيلت في ابطال ان كل شيـى، متحرك دايها، والكذب فيه مختلطان . واما المعرفة فليس هذا مما ينتفع به فيها بـ فاءن الحس يشهـد باءن هنا اشياء تتحرك وتسكن .

في جميع موضوعاتها كذلك ، فليس الحس ما يشهسد لا بابطاله ولا باثباتة، فاءن الاقسام الثلثة انما اكتفينا في العلم بارتفاعها بالحس فقط ، وارشدنا الحسن يشهــد باءن الحركة والسكون في المحسوسات كذلك . فاءما هـــل كيف الامر فيه، وهو يتحرى لذلك مبداً خاصا ويقدم ذلك كما يوجب التعليم واما القسم الرابع وهو الامكان بالاطلاق في جميح الموضوطات، فائن في ابطال هذا القسم فليس الحس ما يشهد به ولا يكتفى باعطاء الحق فيه بكل ما (١) اما ان فيه بكل ما (١) اما ان الى استعماله وعضدنا ذلك بالاقاويل، على ان الحس في ذلك كاف. وامسا البرماني ، وقد لخص ذلك ابو نصر في البرهان، ووضعناه نحن في قولنما (٣) في كون الحيوان، وقد نبّه عليه ارسطو في ايلاد البغلة . الحركة والسكون كالحرارة والبرودة وليسا كالجلوس والقيام فذلك مما يهيِّسن الحركة ممكنة في بعض موضوعاتها فقد اكتفى في ذلك بالحس، والم ان

والعبداء المناسب الخاص لهـــذا النوع من العلم ما يضعه وهــــو (٤) ان المحرك والمتحرك بعضهــما بطريق العرض فان البخار قد يبرىء المريض والحار يسخن الماء . وكذلك المحرك في المكان فاءن الدنانير اذا

<sup>(</sup>١) أمن في الاصل .

<sup>(</sup>٣) قارن قوله على كتاب الحيوان المخطوطة ورقة ٨٩ بأءوما بعرها. (١) يبدو ان ثمة خلل في النص وهذا ليس بمستغرب ٠

<sup>(</sup>ع) يقول ابن بالجة في كتاب النفس: ان المحرك منه بالعرض ومنه بالذات ، فقد يحرك بنفسه وقد يحرك بتوسط شيبي الخر الما واحد والما اكثر مسن واحد ، ولما الصناعة فانهيا واحد ، وهذه الوسائط هي آلات او كالالات للمحرك ، والما الصناعة فانهيا لا تحرك بذاتها بل تحوك بالات ، ولما يتحرك عن محرك بهيذه الصفة فله اكثر من محرك بهيذه الصفة فله اكثر من محرك بالذى يلي =

لها بالعرض با نه جزء من المحرك . وكذلك المتحرك فاءن المتحرك يكون للصّحة يبراء . والآخر وهو الذي رسمه ارسطو في اول الخامسة، وهو المتحرك حركت الصحة فالجملة هي المحركة بالذات، والم الدينار الواحد فهـو محرك المشار اليه يهبط، وعذا الجسم يتحرك فهسنه النقطة التي فيه تتحسرك . اما على انه جزء منه، مثال ذلك ان هذا الحجر يهبط، فهـذا الجــ بالعرض بوجوه أحدها مثل قولنا النحوى يبراء،. والذى بالذات فالقاب

وايضاً فالمتحركات بذواتها منها ما يتحرك طبعا ومنها ما يتحرك خارجا (۲) فلم يقهم على ما / الورقة الثامنة والاربعون باء / في طبعه ضده بل احدث فيه حركـة (٣) ليست في طباعه ما يوجبهـا فهـي عن الطبع كما قدّمه ارسطو في اول لا باءنه موجود في محرك . والمتحركة بذواتها بعضها من تلقايه\_\_\_ا وهو الذي لا يحتاج في تحريكه الى آخر غيره كانواع الحيوان . وهذا عن الطبع وقسرا، فاءن حركة الحجر الى فوق هي خارجة عن الطبع وقسسرا متحركا بذاته لا بانه موجود في متحرك . وكذلك المحرك ما حرّك بنفسه النوع من التحرك انما يوجد للحيوان فقط، وهو في الحركات المكانية فقط فليكن المتحرك بذاته مالم يكن على احد هذه الوجوه وما كان لاءنه قد قبر على ما في طبعه . فاعماه تدوير الرحى

<sup>=</sup> المتحرك كالقدوم للخشبة ومنه يحرك دون الاخير، فاءن الحركة انبا توجد في حين وجودها بحضور تحريك المحرك الأول . فالمحرك الاول فاعل للحركة واليه تنسب كما تبين في الثامنة . قارن النفس ص ٢٣

للمحرك أن المتحرك قوتة فقط، وليس كذلك ذوات الانفس، فأن المتحرك وجود مضاد دو صورة له من الجلما فقط، وليس كذلك ذوات الانفس، فأن المتحرك يحركما للطبيعة، كرفع اليد الى فوق، والطفر فاءنه يتحرك بما الجسد وهو يعركها للطبيعة، كرفع اليد الى فوق، والطفر فاءنه يتحرك به الجسد وهو مجراه، والنفس بالله وهو الحار الفريني او ما يجسري مجراه،

<sup>(</sup>١) ألرحا في الاصل وهو يعني حجر الرحى .

<sup>(</sup>٣) يقول ابن رشد :منه ما هو متحرك قسرا او خارج عن طبعه اما المتحرك قسرا فكالحجر يرمى به الى فوق واما الخارج عن طبعه فكحرثة حجر الرحى ٠٠ ص ١١٢

يقال بتقديم وتاعخير، اقدم .سورك و فقولنا المتحرك الذي ليس واحدامن بجزئه ثم المتحرك لانه في متحرك و فقولنا المتحرك الذي ليس واحدامن بجزئه ثم المتحرك النباح فصل (١) هذا البحث من فصول المتحرك . فذلك يقسم الاسم المشكك فاءن المتحرك للكلب فيكون تركيب تقييد واشتراط، وذلك بيّن لمن زاول صناعة المنطق . فلما ميز المعنى الذى يقمده بالاسم المشكك وضعه، وعند ذلك

يقسم بالآخر، والقسمة التي تستعمل في التحديد يجب ان تكون من متقابلات كقولنا ما بالذات وما بالعرض، وقولنا كثير وواحد . فاءَن كل واحد من هذه وضع فصوله فقال : منه ما يتحرك خارجا عن طبعه وقسرا ومنه ما يتحـــرك اجناسا كثيرة من الحيوان ، وكما يعرض + وكما يعرض + لفصول الموجـــوب لما يتحرك عن شيسيء خارج عنه اولا ( وبالذات ) ومنه لما لا يتحرك عسن طُبعاً ،، فاءًن هذين الفصلين ذاتيان للموضوع . وكذلك المتحرك طبعا منسه خارج اولا وبالذات بل ان كان فبالعرض وثانيا، وهو المتحرك من تلقايـه فما يتحرك عن خارج عنه وما لا يتحرك عن خارج فصلان متقابلان، وقسد عرض في فصول الحيوان كقولنا ذو الارجل وما لا رجل له ، فا "نه يقسم تتناسب بغير هذا التناسب.

(٤) الخارج الما قسرا كمخركة الحجر الى فوق والما خارجا عن الطبع كحركة الرحمى التقسيم بل وضعه بالحال التي يستعملها، وقد يمكن ان + تستعمــل + واما القسمة بهـنه وان كانت قد يمكن في بعض الامور ان يميـــ (٣) بهـا، فليس في كلهـا ولا بحسب الامر . فلذلك لم يرتب القول ترتيب تتميز بها اصناف من المتحرك الما خارجا عن طبعه والما طبعا . والمتح

<sup>(</sup>١) "فاءن" غير مقروءة في الاصل .

<sup>(</sup>٢)" يجزه" في الاصل ،

<sup>(</sup>٣) فذلك في الاصل .

<sup>(</sup>٤) "الرحا" في الاصل

( )

وكلا الصنفين يتحرك عن خارج عنه، فليس يتقسم بالنسبة المقابلة الى المحرك ثانياً . وليس ينقسم المتحرك عن شيسى ً في ذاته فلا يتحرك عن خارج عنه اصلا بهـــذا التقابل . واما الخارج عن الطبع فاءن كان سما " يتحرك ذاته لا خارج عنه ، وما يتحرك عن خارج عنه اما ان يحرك الخارج اولا شيسيء خارج عنه واما عن شيسيء هو في ولا ثانيا فيحتاج الى برهان، وهي الاجرام النستديرة . وارسطو في/الورقة عن خارج عنه فذلك بين بنفسه، والم المتحرك طبعا عن شيعى عارج عنه الحيوان فائنه يتحرك عن خارج عنه لكن ليس اولا وما يتحرك عنه لا اولا عن شيسيء عنهــما اذا تحركا الى مواضعهــما الطبيعية ام لا ؟ وكذلـك فهـــذا ما يخفى ويشك فيه لان النار والارض مشكوك فيهـــما هل يتحركان فما لا يتحرك عن خارج عنه اولا فذلك يكون الحيوان والاجرام المستديرة التاسعة والاربعون الف/ هذا القول يضع بهـــذا الوجه المتحرك بذاتــ التي سنقول فيها في آخر هذا القول بحسب جنس واحد • فنقول ان المتحرك طبعا قسمان: وما يتحرك طبعا فهسو اما عن

ان الحيوان يتحرك عن شيسيء فمعروف،والتماس البرهان على ذلك من فعل (٢) من لا يميز ما يجب ان توضع معرفته وما لا يجب . وانما يجب في الحيوان ان يسكن من تلقايه، بائن فيه مبداء الحركة والسكون وهذا ( في )الحيوان محرك خارج، فذلك ما يحتاج الى قول . وكيف كان فقد عرض في الجماتا فقط، لا عن من الامور المسلمة ان السكون الى الحيوان كما اليه حركته واما يميز فيه المحرك من المتحرك فقط، واما حركة الاجسام الطبيعية فاءنه \_ والآخر ما يتحرك من تلقايه ، ونعني بما يتحرك من تلقايه ما \_ احدهما ما يتحرك حركة واحدة فقط. c·

<sup>(</sup>١) "كان مما" غير مقروءة في النص وهي اقتراح من عندنا .

<sup>(</sup>١) 'وضع" في الاصل .

وفي الحيوان امران متقابلان وذلك ان المحرك في الحيوان ظاهر الوجود وتشافع الحركة فيه غير بين ، والحركة الطبيعية في الجمادات غير ظاهرة وتشافع الحركات فيها بين، ولا سيما +عند + حركتها عند زوال العايق والمتحركة طبعا قد تتحرك ضرورة فائن حركة الحيوان لا توصف بائنها ضرورة ولذلك تنقسم الحركة بعبداء التقابل ، فيقال ان الحركة منها ما هي بالضرورة كحركة الارض الى اسفل ، ومنها ما ليس بالضرورة ، وما ليس بالضرورة فمنها بالقسر ومنها بالاختيار وهي حركة الحيوان ، وقد تقال الضرورة على حركة القسر لكن باشتراك ، فالمتحركة طبعا ضرورة ، فقوتها على الحركة متقدمة لحركتها والقوة تقال بتشكيك ، ولما لم تنفصل معانيها بعضها عن بعض وحسب اصنافها خفى لذلك المحرك لهدده .

وقد عرض ذلك ليحي النحوى (١) فيما يقوله في كتابه، فلذلك يستعمل صنفا مكان صنف فيعارض بذلك ما وضعه ارسطو في ان القوة تتقدم الفعل بالزمان ، غلطا او مغالطة . فالقوة بالجملة يلزمها عدم الوجود بالفعل، وعدم الوجود قد يقترن بقوى بعيدة وقريبة ، فأن الهاوا غير مرئي اذا لم يحضر ضوء ، وغير مرئي وهو متصل بالبصر . لكن اذا +كان + انحصر في الما وما جانس ذلك روى مثل الحباب في الما ، ولا سيما اذا صار رغوة ومثل لون السما و . . . . الذي يعرف المبصر البعيد فاما الهاوا فهو مبصر بالقوة ، والعدم فيه مقترن بعدم آخر وعدم . . . . وعند ذلك يمكن

<sup>(</sup>١) وهو غير يحي بن عدى والكلام على السماع الطبيعي بتفسير يحي النحوى الاسكندراني قال محمد بن اسحق ما ترجمه قسطا من هذا الكتاب فهو تعاليم . . . قارن الفهرست لابن النديم ض ٢٥٠ ،وص ٢٥٤ – ٥٥٦ وابن رشد في رسائله ص ١١٠ حيث يقول: وقد كان توهم عليه قبل ذلك يحي النحوى فاخذ يرد على ارسطو من قبل انه وضع ان قبل كل حركة حركة بالذات فعرص للمتفلسفين من اهل ملتنا في ذلك شك وهو الذى اضطر أبا نصر ان يضع في ذلك مقالته . . الخ .

<sup>(</sup>٢) "راى " في الاصل مع ضمة فوق الراء .

<sup>(</sup>٣) في المهامش الملحوظة التالية: "في الاصل فسح بياض".

<sup>(</sup>٤) في الاصل تلطيخ يفطي اجزاء من بضعة سطور .

ان يكون مرئيا، وكذلك الثلج . . . ( ) وكذلك المهندس عندما ينام اوعندما لا يستعمل علمه بالهندسة، فهنو مهندس بالقوة على غير هذا الوجنة الذي به المتعلم مهندس ، فائن قوة المتعلم هي اما جهنل او يقتنن بهنا جهنل ، واما النائم او الذاهل عن علمه / الورقة التاسعة والاربعون بائ / فليس قوته جهنلا ولا مقترنة بجهنل بل هو على حال مقابلة للجهنل فائن المهندس النائم ليس يصدق عليه (انه) جاهل بالهندسة كما يصدق على من لا يعلمها من الناس الطبيعيين بل يكذب عليه . ( فالقوة البعيدة يمكن ان يقترن بها اكثر من عدم واحد والقريبة ما يقترن بها عدم واحد فقط . قليكن هذا ما نقوله من تفصيل معانيها .

وارسطو يكتفي في هذا الكتاب من معانيها باعطائها في موضوعاتها، ولذلك اشار الى موضوع واحد من اصناف موضوعاتها، والمتحرك طبعا وضرورة فهو يتحرك الى موضع واحد فقط، وذلك المكان الطبيعي له، فاذا وجد في غير مكانه الطبيعي فعند ذلك يتحرك منه ان لم يعقه عايق، ووجوده في غير موضعه الطبيعي سببه خارج عنه، وذلك يكون على احدد وجهين:

ـ اما ان يكون في موضعه الطبيعي فيحركه قاسر الى الموضع الخارج عن الطبيعة، كالحجر اذا رسي، فبين ان لهـ ذا محركا وهو القاهر، فاذا زالت عنه قوة القاهر عاد الى ما في طبعه . فمبدا الحركة فيه هو القاسر وهو خارج عنه، فائن هذه الحال احد ما يتحرك به المتحرك طبعا، والشـك لم يقع في هذا .

<sup>(</sup>١) في الاصل تلطيخ يغطي اجزاء من بضعة سطور اضطررنا لحذفها.

<sup>(</sup>٢) "عمله" في قراءة المعصومي، قارن كتاب النفس ص ٢٨ م ٣

<sup>(</sup>٣) يقول ابن بالجة في كتاب النفس ص ٢٨: فائن المهندس عند ما يعمل المهندسة يسعى مهندسا على الكمال الاخير. فاذا هندسكان على كماله الاخير. والنفس هي الاستكمال الاول. فلذلك هي استكمال اولي بجسم طبيعي الي . ووجود الجسم ذا نفس هي الحياة ، فكل جسم حي متنفس .

– واما ان يتكون ذا الجسم الطبيعي من جسم، كتكون الخفيف من الثقيل وهذ ایضا قد یکون علی وجمهین:

( :

حتی یتکامل تکونه، او بعد يعرض ذلك في البرد وقطرات المطر المتكونين في السحاب، فان السحاب لا ينفعل له حتى يكمل تكونه فما تكون منه اولا فاولا نزل اولا فاولا . ذلك، فاءزا زال العايق بحركة ذلك المتكون الى موضعه الطبيعي كمه – احدهما ان يكون عايق لذلك الثقيل المتكون

القول فيه من ذلك القول . والقدر الكافي فيما نحن بسبيله هو ما وضعناه لخص كيف ذلك في الموجودات المتغيرة ، فليقف من شاء ذلك على تغصيا الاجساد الثقيلة،. فانهسما عندما يبدآن بالتكون يبدآن بالصعود . وقسد - واما أن لا يكون هناك عايق أصلا، كالبخار والدخان المتكونين من

الخارج عن الطبيعي وأن كأن بعض الاجسام الطبيعية يلزمها انواع اخرى المحرك لهـنا الجسم الطبيعي على المجرى الطبيعي . فاما القاسر فهـو لكن بالطبع لا انها طبيعية لها، وقد لخص ارسطو هذين النحويسن وهذا النوع الإخير هو المبداء من القسم، وهو التحرك الطبيع\_\_\_ العالي الذي هو النار والمهواء . فالمكون الذي جعل الزيت نارا هـ المحض، فبين ان قوة العالي كانت في الثقيل، لكه مقترنة بقوة موضع في الثامنة من هذا الكتاب.

واما الحركة عندما يقترن بها العايق، فمبداء الحركة فيها على ازاح حجرا على زق منفوخ في الماء . ` فاءن ذلك هو المحمول بوجه ما فاعما كيف هذا محرك وكيف كانت هذه الحركة فذلك مما يتشكك فيه، وهسو ما قيل، هو مزيل العايق كما ازال اسطوانة تحت بناء كان عليها او

<sup>(1) &</sup>quot;موضوع" في النص وموضع في هامش النص •

<sup>(</sup>۲) زوال العايق هو محرك بالعرض، قارن ابن رشيد حيث يقيول زوال العايق له محرك بالعرض، قارن ابن رشيد حيث يقول يول يرفيم من على الزق التنفوخ في الياء . ص ١١٤، قارن وجه الشبه بيين مايقوله ابن باجة وبين ما يقوله ابن رشد ،

وتسكن شبه التشكك الموصوف الواقع في المتحركات بذواتها لم تتحرك حينا وتسكن (١) حينا؟ / الورقة الخمسون الف/ وقد بين ارسطو امر فذه عندما وقفه للقول على اصناف المحرك الذي لا يتحرك . وسنبين امر هذا ازا على حال المتحرك من تلقائه .

( )

-- منها المتحرك قسرا، وهذا الصنف كما قلنا المحرك فيه خارج عنالمتحرك ر (۲) فكل متحرك من غيره، والمحرك ينفصل بتقابل يخصه وهسو (۲) فكل متحرك من غيره، والمحرك ينفصل بتقابل يخصه وهسو ان يحرك بنفسه أخر مسن ـ والصنف الثالث، المتحرك من تلقائه، وهو يتحرك كالحيوان وهو متحرك من بان ان کل ما لیس بذی نفس فلیس محرکا بل هو متحرك منفعل، وانما هو ليس به • وبحق وضع ذلك فا ًن المحرك ضرورة يجب ان يكون المتحرك وهذا القلم باليد والانسان اول في العدد من جهـة الوجود المطلق واليد هي للعايق، فائن العزيل للعايق هو على جهسة ما محرك وعلى جهسة اخرى اولا من جهسة الوجود المهيولاني ، فائن اليد تباشر القلم لكن الاول فسي شيسيء لا يمكن في الاسطقسات لانهسا بسايط ومتشابه ق الاجزاء، فقسد فيكون اولا اذا اخذ في العد لاصناف الوجود، مثال ذلك الانسان يحرك محرك باقتران المحرك به ٠٠ وسنبين الامر فيهسا بعد ولم كان ذلك ٠ صنفه اولا في ذلك الصنف. فاءن الاول من المضاف، وقد يحرك بغيره - ومنه (١) ما يتحرك طبعا والمحرك لهـنه هو المكون والفاعل والمزيل الوجود يحرك دون الاول في المسيولي، والاول في المسيولي لا يك فالمتحرك ثلثة اصناف

<sup>(</sup>١) "مر" في الاصل .

<sup>(</sup>٢) يقول ابن باجّة في النفس، ص ٢٢: ان المحرك منه بالعرض ومنه بالذات، فقد يحرك بنفسه وقد يحرك بتوسط شبي اخراما واحد او اكثر من واحد ٥٠٠ الخ

<sup>(</sup>۲) قارن ابن رشد ص ۱۱۶ – ۱۱۰

<sup>(</sup>٤) قارن الملحوظة رقم (٢) اعلاه .

الهسيولاني الاخير، فائن الانسان يحرك اليد واليد العكاز والعكاز يحسرك متحركا الا بالاول في الوجود . فليكن ذلك الاول ( الانسان ) وليكــن كانت او غير متنفسة، ليس من فعل الحصيف، اللهسم الا فيما كان المبداء يكون فيما فيه المحرك المتوسط او الاخير انسانا ،. وقد لخص ذلك ارسطو (١) في كتاب نيقوماخيا . الحجر . والمحرك الاول هو الانسان واليه ينسب الفعل في الخقيقة، وهسو الاخير في ذلك ينوب عن الاول، وذلك فيما للإختيار فيه مدخل. وذلك انما الا الضعيف الفكرة كالنساء والصبيان، ولذلك التسخط على الآلات، متنفسية كالآلة فالسكين تدمي يد أبارى القلم . ولذلك لا نجد يتسخط على الآلسة ثواب كان كالكلب الذي يعشي على الحجر ويترك الرامي به ،، فاءه الاخيسر المستحق للذم والمدح والعقاب والثواب ، فائن وجد للمتاءخر عقاب او

ولا يتحرك، فواجب أن يكون هنا محرك أول لا يتحرك عن غيره، فاءنه أن يتحرك وحركته من غيره ٥٠ وذلك الما ان يحرك وهو يتحرك والما ان يحسرك لم يكن هناك اول لم يكن (هناك) محرف اخير، لا تنه ان مرّ الى غيرنهاية وارسطو يضع هذا مبداع فيقول ان كل متحرك فعن شيسيء مس لم یکن هناك اول وانه لم یکن اول فلیس اخیر .

اخيرا البعيد بالعرض. مثال ذلك ان الموشد حرّكه المهسدى بالذات، فاما وقد يتشكك على هذا القول فيقال ما الذى يمنع أن يكون الامرالي المنصور فاءنه حرك المهدي بالذات وجعله / الورقة الخمسون باء / محركا بذاته ثم حرك المهسدى الموشد بالذات فحرك الموشد المنصور بالعسرض غير نهايةبعد أن يكون الأخير ما يحركه بالذات المحرك القويب ويحركسه وبعضا بالعرض، فما الذي يمنع من ذلك، وكيف يضع ارسطو على انه يسلسم وهذا لا يمنع أن يكون الى غير نهايةفيما يحرك بعضه بعضا بالذات

<sup>(</sup>١) يعني كتاب الاخلاق الى نيقوماخوس.

عدم التناهي من الجهستين في التناسل والتكسون ؟ وانما يستحيل عسسدم التناهي فيما كان بالذات حجرا واما ما كان بالعرض فذلك يمكن فيه غيرانه لا يوجد معا وكذلك ما كان مختلطا فيه ما بالعرض + فذلك يمكن فيه غير منها سببا للآخر، الما  $(\overline{1})$  فعلى طريق الغاية لتحريك  $(\overline{1})$  وامسا فاعل فذلك يتبع  $(\overline{1})$  بالضرورة ويلزم  $(\overline{1})$  الما في بعض المواد فضرورة والما في بعض المحرك  $(\overline{1})$ (جاً) وذلك اذا حركت (اً) لتتحرك (ب) فعند ذلك يكون كل واحد تتحركة لزم عنها حركة (ج) وحركات ما بعدها حتي توجد كلها فسي ضرورة و (د) لا تتحرك او تكون (آبجد) و (آ) ان كانت وضعت فلیکن المحرك (1) و (1) يحرك (-) و (-) و (-) يحرك (-+) و (-+)انه لا يوجد مما وكذلك ما كان مختلطا فيه ما بالعرض + وما بالذات . وايضا فاءن لا نهاية لا يوجد معا معقولا، وقد تبين استحالة ما لانهاية الآخر فعلى الاكثر. ففي هذا النحو من التحريك والتحرك يمتنع وجود ما لا نهاية، لا تنها لا أول لما لا نهاية وما لا أول له فليس له اخير ا يحرك ( ١٠٠٠ فاءن كانت ( ١٠٠٠ اذا فرضت متحركة لزم عنها ( جب آ واذا وضعت (ج) لزم عنها (با ) فاعما (ب) فيلزم عنها (ا) له معا معقولا وموجودا وجودا هيولانيا .

وامكانه في النحوين فذلك غير مدفوع • وارسطو يراه فضلا ان يسلمه، واما (٣) فليس حقا ولا تسليما بل اعطاه مجملا وارسطو يبين أن المحرك من المتحرك بهـــذا النحو فيقول: امـــــ الذى وضع في الشك من امتناع ما لا نهاية في هذا النحو من الوجور

<sup>(</sup>١) كذا في الاصل.

<sup>(</sup>٢) "المتحرك" في النص وهي مصححة في الهامش .

<sup>(</sup>۲) هذا ادعاء ثامسطیوس قارن ادناه

فاما كيف ذلك أثاء قواسم، فاءن ذلك عارته في تعليمه .

في السادسة،، ولذلك وضع هذه العقالة خاتمة هذا الكتاب. فمن ما وضعه ارسطو قد تقدم في المقالات التي قبل هذه فبين امورا يستعملها كل متحرك فمحركه الاول لا يتحرك بالذات . فلم بين غرضه لمن سلم انه سيبيسن بالحركة اذا كانت فيه،. وكما انه ليس كل نار تحرق اي خشب ادنيّ اليها فيما يستعمله فيها فمثل اشياء قالها في الزمان، فاءنه استعمل بعضه— وساير القوى الفاعلة، وذلك ان الثلج يبرد بالبرودة التي فيه والنار تسخسن المحرك بالذات هو ان لا يتحرك الا وهو يتحرك، فاءن ارسطو لم يبين ان (٢) كل متحرك فله محركوهو يقصد هذا الوضع بذاته، فيما يقصده ها هنسا في هذه المقالة أو فيمايستعملها في هذه، أما التي استعملها بعينها كل متحرك فسينتهسي ضرورة الى محرك لا يتحرك بتلك الحركة بعينها، كذلك ليس يحرك العكاز اى حجر لقي . وقد تبين في اول السابعة ان فقوله أن الحركة كمال ما بالقوة وذلك أمر قد وضعه في الثالثة . وأمس كل متحرك فله محرك ما ، ( وارسطو) يستعمل ذلك مقدمة في بيانه ان قبل، وهو أيضًا بين بنفسه، أن الحركة قوة فأعلة وهي كالحرارة والبرودة بالحرارة التي فيها / الورقة الواحدة والخمسون الف / والعكاز يحرك تحرك بالعرض، فلذلك ينتهسي الى محرك لا يتحرك بالذات. وتحرك بل انما قصد به ليضعه حد مقدمة يقدمه في تبيّن هذه الثانية، وهي فاءن تحرك فبفيرها فيكون محركا لا يحرك باءن يتحرك بل يتحرك ان عذا المطلب في هذه الثامنة بالبراهين التي تخصه، فائن الوضع وان

<sup>(</sup>١)"او ما يستعملها" في الاصل

۲) قارن اعلاه ص

<sup>(</sup>٣) "المعني بذاته" في النص وهي مصححة في الهامش. والارجح ان الاضافة في الهامش هي من الناسخ نفسه لا من قارئ ما .

واحدا بالموضوع ، فهو اثنان بالجهسة،، والغرض فيه هناك غير الغ

ان يحركه بحال فيه فيحركه وهو لا يتحرك، فلائن كل متحرك فله محرك . فليكن (٦) متحرك عن (ب) فائن كان (ب) يحرك (٦) وهو لا يتحرك كتبريد الثلج الماء، فقد انتهينا اولا الى محرك لا يتحرك، واما ان يحركه وهو يتحرك فله محرك. فاعما ان يكون محركه فيه فليس يحركه شيسى عخارج فالمتحرك الذي يحركه شيسيء خارج عنه الم أن يحركه وهو يتحرك وامسا عنه ، فيكون اول محرك للمتحرك بذاته،. واما ان يكون محركه يتحرك. فلیکن محرکه (--) فر(--) لا یتحرك او یتحرك (--) و (--)تبين انا سنصل الى محرك لا يتحرك كما تبين في السابعة

(۲) قارن اعلاه ص

<sup>1)</sup> في النصُّ كلام "وفي الهامش اقوال".

لان الإخير موجود فالاول موجود وهم المتحرك من تلقايه وذلك واجب المايات الإخير موجود فالاول موجود وهم المتحرك من تلقايه وذلك واجب المايات المناطع ومن تلقايم والامراكي عير نهاية وذلك المستعمل المن المناطعة ومن تلقايم والامراكي عير نهاية وذلك المايات المناكبة المناطقة وكلا المناطقة وكلا المناطقة وكلا المناطقة وكلا المناكبة المناطقة وكلا المناكبة والمناطقة وكلا المناطقة وكلا والمناطقة وكلا المناطقة وكلا المناطقة وكلا المناطقة وكلا المناطقة وكلا والمناطقة وكلا

يحرك بائن يتحرك ،فليس يمكن كما قلنا الا ان ينتهسي الى محرك لايتحرك فيكون خارجا عن المتحرك ، واما في النقلة فقد تبين ان كل جسم فانم بتلك الحركة . فاذن سينتهسي بالضرورة الى محرك متحرك من تلقائه ، لكن هذا المحرك الذي لا يتحرك بذاته ان كان في الاستحال ويكون المحرك فيه + فسر+ ينتهي الى محرك لا يتحرك الا بالعرض. فذلك ينتهسى الى صنفين من المحرك :

ينقسم فلا يتحرك . فقد تبين اذن غناء ما وضع في اول السابعة في هذا العلم، وانه لا بد منه ضرورة / الورقة الواحدة والخمسون باء / فاءن هذه من صنف الحركات العمكن فيها ما لا نهاية . فلذلك ازا اسعملنا هذه قيلت في اول المقدمة كما هي في باديء الراءي كانت جدلية وعاد البرهان قولا جدليا، السابعة من شرحه حين ترك هذه المعاني الموضوعة في اولما، فاءنه ان حذفناها لم نقدر على تعييز صنف الحركات المستحيل فيهسا مالا نهسايسة السابعة وان قوى تلك الاقاويل يستعملها هنا،فهو يستعمل هنا ما في السابعة موضع هذه المقدمة في علم ما في هذه المقالة ازا تاءمله ايسر تاءمل. فقد المقدمة الموضوعة لا تبين دون ما وضع هناك . فلم يحسن ثامسطيوس فــ ـ واما المحرك الذي ليس بجسم فيحرك ولا يتحرك، لا عه ان كان جس فاءنما يحرك باءن يتحرك . فالمحرك الاول ليس بجسم ولا منقسم، وما وا الله المقدمة ، فهناك يضطرالي ما في اول المعدمة ، فهناك يضطرالي ما في اول السابعة، وهو تكريرها في مواضع كثيرة . وليس يذهب على الناظر فيه ما نهب اليه ارسطو في هذا القول وغناء المعاني التي - اما المحرك الجسماني فهسو يتحرك في زاته .

كمل الموجود من قوله رضي الله عنه وهو آخر ما وضعه في هذه الثامنة

<sup>(1)</sup> الكلمة غير مقروءة في الاصل .